R
.,.'l

- SUMARIO >

RENATE B. VIERTLER: A formacdo da sociedade Bororo: mitolo-

gia e consideragdes etno-histéricas ..................... 1
DELVAIR MONTAGNER MELATTI e JULIO CESAR MELATTI:
A maloca Martibo: organizagdo do espago ............ 41

GIRALDA SEYFERTH: Imigragdo, colonizagdo e identidade étnica
(notas sobre a emergéncia da etnicidade em grupos de

origem européia no sul do Brasil) ................... e ¥
SONIA M. BIBE-LUYTEN: .Holandeses no Brasil ¢ nos Estados
Unidos: uma visdo comparativa ..........cooaeeeens. 75

JOAO BAPTISTA BORGES PEREIRA: A morte nos estudos so-
ciolégicos e antropoldgicos sobre a imigragdo estrangeira no

Brasll i s e R e ve s N A W e s 85
ACHIM SCHRADER: Minorias étnicas na polmca educacional do

Brasil — Escolas de lingua estrangeira nos anos 30 e 70.. -~ 99
NEIDE ALMEIDA FIORI: O perfil ideolégico da “Escola Estran-

geira” em Santa Cataring .........cvocivneeiancscons 113

MANUEL LARANJEIRA RODRIGUES DE AREIA: Aspects socio-
culturels de I’étude de la consaguinité dans les communau-

"tés rurales du Portugal ......... ... .ccciiiiiiiiienn, 135
RENE RIBEIRO Cultos afro-brasileiros no Recxfe “liminaridade” e
| “communitas” ......... e e YR = Rl e Y 147
COMUNICACOES ......... R R e e R B e s 155
NOTICIARIO (... ..oie A T S e N A g v 185
INMEMORIAM ........... .00 .. e e L 197
BIBLIOGRAFIA ..........0.ciiids bR B L i e 199

.UNIVERSIDADE DE SAO PAULO
FACULDADE DE FILOSOFIA, LETRAS E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS

ISSN 0034 - 7701



UNIVERSIDADE DE SAO PAULO

Reitor: — Prof. Dr. José Goldemberg
Vice-Reitor: — Prot. Dr. Roberto Leal Lobo e Silva Filho

Secretario Geral: — Dr. José Geraldo Soares de Mello
FACULDADE DE FILOSOFIA, LETRAS E CIENCIAS HUMANAS

Diretor: — Prof. Dr. Joao Baptista Borges Pereira

Vice-Diretor: — Prof. Dr. Joao Paulo Gomes Monteiro

DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS

Chefe: Profa. Dra. Eunice Ribeiro Durham
Vice-Chefe: Profa. Dra. Irene de A. Ribeiro Cardosc

REVISTA DE ANTROPOLOGIA

Publicacio do Departamento de Ciéncias Sociais (area de Antropologia)
da Faculdade de Filosofia, Letras e Ci¢ncias Humanas da Universidade de
Sao Paulo. |

Fundada por Egon Schaden, em 1953. '
Publicacao anual.
Diretor: Joao Baptista Borges Pereira

Conselho Editorial: Hunaldo Beiker, Lux Vidal, Liana S. Trindade, Renate
Brigitte Viertler, Amadeu D. Lanna, Eunice Ribeiro Durhani, José Gui-
lherme C. Mangnani ¢ M. Manuela L. Carneiro da Cunha. -

Secretario: Renato da Silva Queiroz.

Os autores sdo responsaveis pelo conteido de seus trabalhos

De cada artigo se tiram 80 separatas.



Revista

de
Antropologia

Publicacio do Departamento de Ciéncias Sociais (Area de

Antropologia) — Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias
Humanas — Universidade de Sao Paulo.
Volume 29

SAO PAULDO

1986
[SSN 0034 ~ 7701



REVISTA DE ANTROPOLOGIA

Fundada por Egon Schaden, em 1953.

Publicacao anual.
Diretor: Joao Baptista Borges Pereira

Conselho Editorial: Hunaldo Beiker, Lux Vidal, Liana S. Trindade, Renate
Brigitte Viertler, Amadeu D. Lanna, Eunice Ribeiro Durham, José Gui-
lherme C. Mangnani ¢ M. Manuela L. Carneiro da Cunha.

Secretario: Renato da Silva Queiroz.
Os autores sdo responsdveis pelo contetido de seus trabalhos.

De cada artigo se tiram 80 separatas.



INDICE

RENATE B. VIERTLER: A formacao da sociedade Bororo: mitolo-

g1a ¢ COnSIGeractes etnO-HFIOBICAR . 5 va s o4 wam i w ds 1
DELVAIR MONTAGNER MELATTI e JULIO CESAR MELATTI:
A maloca Marubo: organizacao do espaco ............ 41

GIRALDA SEYFERTH: Imigracao, colonizacao e identidade étnica
(notas sobre a emergéncia da etnicidade em grupos de

origem européin no sul do BEasily o oL s o 57
SONIA M. BIBE-LUYTEN: Holandeses no Brasil ¢ nos Estados
Unidos:. utha. Vistn COIRDIRTINE . o1 0 & ol i oo d s g %3

JOAO BAPTISTA BORGES PEREIRA: A morte nos estudos so-
cioldgicos e antropoldgicos sobre a imigracao estrangeira no

BEagtl S0, o oo i e kel o e ol i e Tt ot R Bl 85
ACHIM SCHRADER: Minorias étnicas na politica educacional do

Brasil — Escolas de lingua estrangeira nos anos 30 ¢ 70.. 99
NEIDE ALMEIDA FIORI: O perfil ideolégico da “Escola Estran-

geira’ em Santd Catammg & ;U ¥R I ae s D T L 113

MANUEL LARANJEIRA RODRIGUES DE AREIA: Aspects socio-
culturels de 1’étude de la consaguinité dans les communau-

tés -rurales du PORUSEL AWLAAS A8 VR & 800 0 it . 135
RENE RIBEIRQO: Cultos afro-brasileiros no Recife: “liminaridade” e
O T I . o R T ) & 05 etws = &t o it ek 147
COMUNICACOES
USP 50 anos — AZIB SUAG . cuv <o s wals gioens s miies o s sy » biiohas s s s sn pos 155
A utilizacdo de recursos audio-visuais €m etnologia — Claudia Menezes .... 163

A FUNAI como sociedade envolvente na transmissao de moléstias infecciosas
e parasitarias — Joao Paulo Botelho Vieira Filho ............... 169

Bibliografia especifica sobre literatura negra no Brasil — Zilg Bernd .......



NOTICIARIO

Homenagem ao Professor Dr. Egon Schaden (T.H.) .................. 185

Dr. Florestan Fernandes: Professor emérito da USP (J.B.B.P.) ......... 188

Prof. Claude Lévi-Strauss revisita a USP (J.B.B.P.) ...... . ... 192

XV Reuniao Brasileira de Antropologia (C.C.M.) ... .. 193
IN MEMORIAM

Luiz Pereira (1933-1985) — Tedfilo de Queiros Jr. ................ ... 197

BIBLIOGRAFIA

KLAUS-PETER KASTNER (texto): Indianer Brasiliens (Thekla Hartmann).. 199

KARIN HISSISINK ¢ ALBERT HAHN: Die Tacana. Ergebnise der Frobenius
Expedition nach Bolivien (Thekla Hartmann) ................... . 200

MARIA BEATRIZ ROCHA TRINDADE e JORGE ARROTEIA: Bibliografia
da emigracao portuguesa (Joao Baptista Borges Pereira) .......... 202

MARIVONE MATOS CHAIM: Aldeameiitos indigenas: Goids 1749-1811 (Os-

waldo Martinsg RAVASNADL) - A vih cobin b smali sl bt o dn o ss o b bidetle o 203
SILVIA CAIUBY NOVAES (org.). Habitacoes indigenas (Oswaldo Martins

2 g ey o) ) RSP AR ST A E AR S P T ) S O T AL £ i S 206
ANTON LUKESCH: Bearded Indians of the tropical forest. The Asurini of

the Ipiacaba (Renate Brigitte Viertler) ............. .. .. ........ 208
THEKLA HARTMANN: Bibliografia critica da etnologia brasileira (Renate B.

B i s v i ed s 5 s o e JaT R ) gl e R s s 209
EDYR RESENDE FLEISCHER (org.) Bibliografia analitica do negro brasi-

leiro (Joao Baptista Borges Peremra) ............ ... ... .. .. ... 210
MARIA AUGUSTA CALADO DE SALOMA RODRIGUES: A modinha em

Vila Boa de Goids (Kilza Setfl) ......ccoevnveosssssessssosssanss 211
KILZA SETTI: Ubatuba nos Cantos das Praias (Teofilo de Queiroz Jr.) .... 214

NESTOR GARCIA CANGLIANI: As culturas populares no capitalismo (Amgc-
rich Pelleerint FPilhO) . oneconososssnsss snmsssms smsrsssssaassss 218



REVISTA DE ANTROPOLOGIR

ARTIGOS

A FORMACAO DA SOCIEDADE BORORO: MITOLOGIA E
CONSIDERACOES ETNO-HISTORICAS *

Renate B. Viertler
(Departamento de Ciéncias Sociais, Universidade de Sao Paulo)

MITO E HISTORIA

Segundo antropdlogos como Firth e Leach, os mitos nao constituem
uma réplica imediata da estrutura social. Refletem argumentos de disputas
e discordias com relacdo a certos estados de coisas. Qualquer estrutura so-
cial possui algumas dreas sujeitas a interpretacOes alternativas, sendo as
tradicoes orais instrumentos tteis para explora-las, visando a defender
determinados interesses sociais e expressar o faccionalismo ou a mudanga
social.

A interpretacao de Malinowski — de que o mito seja um guia para
a acao, implicando na coeréncia ou integracao funcional entre pensamento
mitico e acdo social — ¢é descartada por Leach. Este tltimo considera
desnecesséria esta consisténcia, partindo do ponto de vista de que nao exis-
tem versdoes mais ou menos corretas do mesmo mito, cada uma delas ex-
pressao de interesses diversos.

(*) — Agradeco a Amadeu D. Lanna, Irmhild Wist, Pedro Agostinho, Rf;-
nato S. Queiroz, Sonia Ferraro Dorta e Sylvia Caiuby Novaes pela paciente lei-
tura das versdes iniciais desse artigco e pelas valiosas sugestoes que me fizeram,
reiterando que sou a unica responsavel pelos erros e imprecisdes que este tra-
balho contiver.

Revista de Antropologia, (29), 1986.



rJ

Renate B. Viertler

Nao € possivel, portanto, aceitar os mitos como se fossem a recons-
trucdo de acontecimentos historicos, embora possam ocorrer neles elementos
de histéria. Os mitos, na medida em que implicam na constante refor-
mulacao criativa do narrador, envolvem também a imaginacao e o fan-
tdstico, por vezes, no dizer de Levi-Strauss, verdadeiras inversdes do
mundo real.

Em suma, os mitos nao devem ser considerados ‘‘histdrias mal con-
tadas” ou confusdes mentais por parte dos membros das sociedades que
os concebem. Possuem uma especificidade de sentido enquanto sistemas
de idéias que transcendem em muito a natureza dos eventos histdricos.

A relacao entre mitos e eventos € complexa e indireta, embora nao
seja necessario negar qualquer relacao entre eles. Enquanto expressoes
de tradicOes orais, os mitos possuem relacOes varidveis com as instituicoes
basicas e valores sociais de qualquer sociedade.

Segundo Firth, a dificuldade em inferir a histdria de uma sociedade
a partir de suas tradicOes orais decorre mais da natureza do processo so-
cial ligado a criacao e a utilizacao dos mitos, do que de eventuais carac-
risticas evidenciadas por povos “primitivos” no tocante ao processo de
memorizacao de fatos passados. Estes, além dos mitos, permeiam técnicas
mentais e de comportamento das mais variadas, transcendendo, portanto,
o discurso mitico.

Fato € que os representantes de sociedades tribais mostram-se menos
interessados do que nds em desenvolver sequéncias de acontecimentos cla-
ramente definidos em termos espaciais e cronoldgicos. Procuram, antes, defi-
nir-se a s1 mesmos enquanto “‘seres humanos”. Valem-se de ““contrastes’ entre
um “‘antes” e um ‘“depois” de certos acontecimentos miticos acarretados
pela presenca de ancestrais miticos e herdis culturais transmitindo aos
homens os conhecimentos, técnicas e instituicOes sociais mais importantes.

A relacao entre mitos e acontecimentos histéricos, se bem que com-
plexa, pode, pelos “contrastes” entre estdgios ‘‘pré-humanos” e propria-
mente “humanos”, sugerir um modo de se entender processos de mudancas
estruturais e culturais a partir de uma concepcao elaborada pelos proprios
homens que os viveram.

O processo de formacao da sociedade Bororo descrito nos mitos pode
orientar a investigacdo antropoldgica de processos de mudanca sdcio-cul-
tural (difusao cultural, conquista, rejeicao, assimilagcao, etc.) se houver a
possibilidade de coteja-lo com achados arqueoldgicos, etno-historicos e eco-
16gicos.

Mesmo havendo a possibilidade de se estabelecer relagoes entre al-
gumas passagens miticas e acontecimentos macro-histéricos ou sociol0gicos,



Etno-histoéria Bororo

2

podemos obter apenas uma histéria “provavel”, nunca comprovada. A
comprovagao histlrica strictu sensu envolvendo periodos temporais e areas
espaciais nitidamente definidas escapa do sentido muito amplo de qualquer
cosmologia .

Apesar de tudo, nao nos parece necessario, ao menos por ora, des-
cartar, de antemao, qualquer relacdo possivel entre mito e histéria. Isto
porque pouco sabemos sobre processos histdricos de mudanga de grupos
(ribais vivos sul-americanos ainda nao estudados em termos arqueoldgicos
e etno-historicos. Nada nos garante também, que, mesmo se isto fosse
possivel, eventuais sequéncias cronoldgicas ou “‘histdricas” pudessem por
si s& captar as multiplas dimensOes (socioldgica, ecoldgica, psico-social,
etno-histdrica, arqueoldgica de transformacdes irrefutdveis no contexto de
sociedades culturalmente diversas da nossa). Dai ser necessario levar em
conta, com um peso maior, as dimensdes ‘‘internas” (€micas) além das
“externas’’ (éticas), ambas imprescindiveis para se chegar a compreender

o sentido dos processos sociais de grupos tribais brasileiros.

Figura 1




4 Renate B. Viertler

A organizacao politico-cerimonial Bororo ensinada pelos ‘““antigos”
fundamenta-se num modelo representado por duas metades matrilineares,
Lcerae e Tugarege, por sua vez subdivididas em clas matrilineares:

O modelo inspira a construcao das aldeias Bororo: cada metade ou
semi-circulo € formado por choupanas que circundam uma grande choupa-
na central, a casa-dos-homens, cujas portas se encontram sobre um eixo
norte-sul entrecruzando o eixo leste-oeste que divide as duas metades e
leva as duas clareiras cerimoniais fora da aldeia, o Aije Muga (Oeste) e
o Mano Pa (Leste).

Cada cla possui chefes hierarquicamente diferenciados entre irmaos
mais velhos e mais novos a partir de um patriménio de maior ou menor
qualidade.

Os oito clas Bororo — Baadojebage Cebegiwuge, Kie, Bokodori e
Daadojebage Cobugiwuge, da metade ECERAE; Paiwoe, Apiborege, Aro-
roe e Iwagududoge, da metade TUGAREGE — possuem representacao num
conselho de chefes (edagamage — tios maternos — pessoas de muita
autoridade — chefes) reunido periodicamente dentro da choupana cen-
tral para resolver os principais problemas da comunidade.

Um dos problemas mais importantes as aldeias Bororo é o da sua
reconstrucao periddica e o do planejamento dos funerais, tarefas comu-
nitarias estas decididas em consenso e proclamadas pelos chefes maximos
das aldeias durante os seus discursos noturnos.

Os chefes maximos das aldeias vinham tradicionalmente de dois clas
['cerae: dos Baadojebage Cebegiwuge (dos “construtores de aldeia de bai-
X0’) e o dos Baadojebage Cobugiwuge (dos ‘“construtores de aldeia de
cima”). Segundo os mitos, tais chefes maximos teriam provindo antes da
metade dos Tugarege: do cla dos Aroroe (dos “larvas™) e do cla dos
Apiborege (dos donos de palmeira do acuri).

Grande parte dos mitos refere-se as facanhas destes chefes méaximos,
Bakorokudu (dos Baadojebage Cebegiwuge), Akaruio Bokodori (dos Ba-
adojebage Cobugiwuge), Baitagogo (dos Aroroe) e Boroge (dos Apiborege).

Cada um destes ‘“‘chefes” ou herdis miticos corresponde sociologica-
mente a uma categoria social e nao a individuos concretos. O edaga re-
presenta uma faccao ou segmento definido em termos de um patrimonio
representado por enfeites, cantos, mitos, nomes pessoais, dancas € pinturas
corporais.



Etno-historia Bororo 5

Figura 2

=

3
O
n
el -k
»
m

rmaos

7~ \

\

\ :

"\ Akarvio Bokodori

Bakorokudu i \ B
B8 choupana [central
Baitagogo | ~boroge

| R b -
: ~Irmaos

TU '

Jaire g€

:
|

Um cla pode ser subdividido em dois ou mais edaga-mage (pl. de eda-
ga), conforme o permitam as condicdes demogréficas do cla. Na falta de
gente, os representantes de um edaga podem substituir os edaga-mage de
mesmo cla sem contudo usurpar o seu patrimoOnio.

Os chefes clanicos da mesma metade consideram-se “irmaos” entre
si: Bakorokudu é, portanto, irmdo mais velho de Akaruio Bokodori, e,

Baitagogo é irmao mais velho de Boroge.

Os chefes da metade diversa tratam-se de ‘“‘pais” e “filhos™: Bakoro-
kudu e Akaruio Bokodori sdo ‘“‘pais’” Ecerae para Baitagogo e boroge
porque se casaram com mulheres Aroroe e Apiborege parentes destes he-

rois Tugarege.



3 Renate B. Viertler

A troca de mulheres insere-se num conjunto de trocas mantidas pelos
chefes clanicos com os representantes da outra metade: a troca de repre-
sentacoes funerdrias e de cuidados aos mortos.

*

O objetivo do presente artigo € tentar relacionar os dados muito es-
parsos e heterogéneos relativos a historia da formacao da sociedade Bororo.

Dispomos, além de relatos do Bororo Cirilo (membro do cla dos

Baadojebage Cobugiwuge — vide atrds) de mitos interpretados por diversos
autores visando a reconstrucao de um hipotético processo de fusdo entre
grupos de origens histdricas distintas.

Segundo os mitos Bororo, esta ordem social foi emergindo gradati-
vamente por agao dos herdis miticos, os grandes chefes antigos que paci-
ficaram os seus subordinados, difundiram técnicas de producdo e repro-
ducao até entao nao conhecidas aos diversos grupos que acabaram se coli-
cando sob a forma de clas e metades.

Os relatos do Bororo Cirilo vao no mesmo sentido na medida em
que discriminam uma fase inicial, de ‘“‘aldeias exclusivas a cada cla”, e
uma fase posterior, de ‘“‘aldeias abertas a todos os clas’” iniciada pelo chefe
Akaruio Bokodori (Baadojeba Cobugiwu), coisa de certo modo drama-
tizada durante os ritos funerarios.

A investigacao de possiveis elementos historicos nos mitos € bastante
dificil na medida em que, segundo o revela a pesquisa etnoarqueoldgica,
os nomes de aldeias parecem se referir nao a aldeias concretas mas a
“localidades”, isto é, diversas aldeias construidas umas perto das outras,
todas possuindo o mesmo nome. Assim, pode haver nao uma, mais muitas
Arua Bororo ou Arigao Bororo, o que dificulta em muito o estabelecimento
de condicdes espaciais mais exatas para os fendOmenos representados nos
mitos.

Cumpre mencionar também as dificuldades de localizacao de aldeias,
rios e acidentes geograficos em mapas elaborados a partir de referéncias

classificatdorias nao Bororo.

Nzo devemos esquecer também as dificuldades inerentes as genealo-
gias miticas e aos termos de parentescos entre os protagonistas que e€stao
longe de corresponderem a formas de classificagdo familiares a0 NOSSO

modo de pensamento.



Etno-historia Bororo 7

MITOLOGIA BORORO

Segundo Schaden, os mitos dos indios Bororo do Mato Grosso nio

constituem uma totalidade harmoniosa constituida de elementos funcional-
mente interrelacionados:

“Encarado como conjunto, na medida em que o conhecemos, o COR-
PUS MYTHORUM dos Bororo nao constitui um sistema bem coodenado,

como nao o constituem também as crengas e praticas religiosas da tri-
bo. Nao se pode determinar, hoje em dia, até que ponto essa falta s
unidade ¢ devida a fenoOmenos de aculturagdo, ou melhor, a existéncia
de elementos estranhos e integrados apenas parcialmente na cultura
desses indios. E surpreendente sobretudo a existéncia de dois ciclos
de irmaos miticos, o de Bakororo e Itubore, intimamente entrelagcados
com as representacdes e cerimonias religiosas, € o de Meri e Ari, cuja

funcdo atual se nos afigura predominantemente literaria”. (Schaden
1959: 94).

Os mitos nao falam da génese da divisao entre as metades Ecerae
e Tugarege, fundamentais ao funcionamento da sociedade Bororo *:

“

nio h4, na tradicio mitica (dos Bororo), nenhum texto
que se refira a atual divisao da tribo em metades exdgamas. Afir-
mam Colbacchini e Albisetti que essa divisao € considerada anterior
ao dilivio, apdés o qual o herdi Jokurugwa a teria restabelecido. Em-
bora insistissem sobre o assunto os missionarios nao obtiveram nenhum
mito ou explicacio da origem das metades”. (Schaden 1959: 99).

Também pouco relatam sobre a criacdo do universo, no que os Bo-
roro nao se ressaltam de outras sociedades indigenas brasileiras (cf.
Schaden, 1959: 90). As entidades miticas Bororo tendem a transformar
o cosmos valendo-se de técnicas das mais diversas (emprego do fogo, da
qgua, do ar e da terra; a perfuracdo, a amarracdo, a pintura, o esquarte-
jamento, etc.).

‘6

Os heréis civilizadores dos Bororo desdobram-se em diversos “no-
mes”’ ou “personagens’, geralmente inspirados em alguma metdfora ou
metonimia do entrecho mitico2. Estes desdobramentos nao facilitam
estabelecer sucessoes cronoldgicas®. Segundo Schaden, procuram “justi:
ficar e legitimar instituicOes, costumes e outros elementos culturais, re-
montando a sua invencdo ou origem aos antepassados miticos” (Schaden

1959: 88).

Os principais herdis miticos Bororo aparecem sob a forma de pa-
relha de irmdos que ora correspondem a chefes importantes de uma ou
outra metade, ora a espiritos tais como os irmaos Sol e Lua (Schaden



0

Renate B. Viertler

1959: 101). Segundo Schaden, cada uma das metades teria formado
o seu proprio mito de herdis gémeos. Assim, o mito dos irmaos Bakoro-
ro-doge focaliza herdis Ecerae, enquanto o de Baitagogo e Boroge, herdis
Tugarege (idem, p. 97), que, na interpretacao de Leach, expressam a
diversidade de interesses entre as metades.

O desdobramento dos herdis miticos também em “pais” e “filhos”,
no caso Bororo pertencentes a metades diversas, também foi observado
por Ehrenreich e por Métraux para outras sociedades indigenas tais como
os Tupinamba.

Na medida em que nao podem ser vistos como relatos cronoldgicos,
os mitos Bororo sugerem uma tendéncia geral de desenvolvimento, a ho-
minizacao de ancestrais € o desdobramento de um “caos’” primevo, recur-
so indispensavel a compreensao das instituicOes e valores sociais bdsicos
do cosmos Bororo.

A “‘circularidade” ou ‘“‘eterno retorno” do tempo mitico, formulado
por autores, tais como Eliade, nao chegam a esgotar o sentido do processo
mitico: a metamorfose irreversivel de seres humanos em animais dotados
de qualidades fisicas e espirituais superiores, ou a ‘‘queda” de animais
superiores, dotados de cultura, para o nivel subcultural (a perda do fogo,
de pinturas, de cantos e dancas, etc.). Esta “‘evolucao” ou “involucao”™
assume um carater mais espiralado do que circular (no sentido de repe-
titivo), interlicando, de forma complexa, diversos ‘“‘estagios” ou momentos
diferenciados de um processo de regeneracao do cosmos.

Sesundo o mito da Cessao dos Poderes (EBII: 127), a chefia da
aldeia esteve, em primeiro, entre os representantes da metade Tugarege,
que acabaram por cedé-la depois aos chefes Ecerae:

“A tradicao da tribo refere, que em remotissimas épocas, 0s dois
caciques hereditarios da aldeia, Baadogeba, eram os primogénitos dos
dois clas aroroe e apiburegue. O Baadogeba dos aroroe representava
Bakororo e mandava mais”’. (Schaden 1959: 97).

Tais prerrogativas foram transmitidas por meio de insignias de chefia
juntamente com o titulo de “Baadojebage”, chefes construtores de aldeias
Bororo, dos Tugarege para os Ecerae, Bakorokudu e Akaruio Bokodorti,
representantes atuais dos Bakororo-doge.

Até que ponto seria possivel considerar a ‘““cessao dos poderes” como
expressao de um acontecimento historico?

Indubitavelmente, a cessdo dos poderes associa-se ao inicio das trocas
cerimoniais, de grande importancia sociolégica e econdmica.



Etno-histéria Bororo 9

Sab;mos, por ex., que, apds a cessao dos poderes, os irmios Tuga-
rege, bBaitagogo e Boroge abandonam a aldeia para irem as duas aldeias
d.os mortos. Segundo Schaden, haveria aqui a possibilidade de se con.
siderar 0 mito como correspondente a uma situacdo social historicamente
possivel no contexto de uma sociedade estruturada em hordas:

“E provavel que a histéria da viagem de Baitagogo a terras es-
tranhas e a sua volta a aldeia primitiva contenha a reminiscéncia de
fatos historicos que, em ¢pocas remotas, se teriam passado no seio da
tribo. Na memoria do grupo as recordagdes historicas se teriam depois
confundido com a mitologia. Vivendo principalmente de caca, que
obrigava o homens a percorrer extensos trechos de floresta, os Bororo
devem ter levado outrora uma vida mais ou menos errante, divididos
em hordas, a maneira dos Kaingang na ¢poca em que entraram em
contacto com a civilizagao. A juncdo de duas hordas facilmente poderia
ter resultado na tribo dividida em metades exdgamas” (Schaden

1959: 98).

Da perspectiva sugerida pelo mesmo autor, os Bororo poderiam ter
emergido historicamente a partir da aglutinacdo de diversos grupos que,
a semelhanca das hordas Mundurucu, guerreavam entre si para depois
conviverem pacificamente segundo instituicOoes e normas trazidas pelos

seus herois culturais. (Cf. Schaden idem, p. 98-99).

Com base nos dados de histéria cultural, poderiamos admitir com
Zerries que as duas metades Bororo corespondem a duas camadas cultu-
rais distintas, diferenciadas em duas modalidades de culto: o xamanismo
do bari, e o culto dos mortos (aroe). O primeiro, expressando a cultura
de antigos cacadores de origem Amazdnica, mais recente na drea do que
o segundo associado a influéncia G&, especialmente advindas dos Timbira
Orientais. (cf. Zerries 1953: 299-300).

De acordo com esta interpretacao, a divisdo dual pode ter se origl-
nado a partir da conquista por parte dos Tugarege (a metade “‘forte”)
de uma é&rea ocupada pelos Ecerae (a metade “fraca”). Com a cessao
dos poderes, os invasores, cacadores Tugarege, teriam devolvidos a supe-
rioridade aos conquistadores, agricultores incipientes Ecerae. (idem, p.
300) °.

Segundo os salesianos, o xamanismo do bari seria um conjunto de
crencas mais recentes, introduzidas por alguma tribo estrangeira nao iden-
tificada para integrar o conjunto das crencas totémicas centradas no culto
aos mortos. (cf. Zerries, 1953: 299).

O mesmo ponto de vista é expresso por Schaden que também acre-
dita ser relativamente recente a introducdo do ciclo de mitos de Mert €



10 Renate B. Viertler

Ari na vida cerimonial Bororo, herdis associados aos perigosos espiritos
bope (espiritos maléticos muito temidos), recebidos pelos baire:

“Fato curioso e digno de nota ¢ o de que o mito de Meri e Ari,
apesar de sua minuciosa elaboragao nos diferentes episddios de que se
compoe, nao parece ter influido de modo consideravel no desenvolvi-
mento do culto religioso e de outros setores da cultura dos Bororo.
Tem-se a impressao de que esse mito, formado talvez no seio de outra
tribo, se tenha integrado na cultura Bororo depois de o atual sistema
religioso da tribo estar constituido em suas linhas gerais. Certo é,
entretanto, que os episddios do mito herdico de Meri e Ari, com as
repetidas mortes e ressurei¢oes, nao deixam de ter, pelo menos, uma
funcao fidejussoria com relagado a métodos e técnicas de magia. Ora
se aplica neles o principio da parte valendo pelo todo, ora o da
“medicina”, ou melhor magia vegetal... De especial importancia ¢é
a parte final do mito, porque nela se exprime a razao pela qual

certos animais e vegetais sao reservados ao bari...” (Schaden, 1959:
101-102).

A antigiiidade do culto ao bope: uma hipotese alternativa

Segundo o mito dos Bakororo-doge °, a morte da mae dos gémeos foi
acarretada por um bope Marugodo pelo fato desta ter desobedecido as
ordens do marido. Na versao de Baldus, este bope se confunde com a
avd da Onca, o que lembra a versao alto-xinguana da morte da mae
dos gémeos provocada pela sogra desta (cf. Baldus 1937: 181, Nota 7).
A morte da “mae” dos Bakororo-doge sobrevem pela infracao das normas
entre os afins (a mulher sorriu quando devia resguardar-se com o seu
marido ausente na caca), estabelecidas entre Boroge, o pai da mulher,
e Onca, que o havia poupado de morrer.

A importancia do bope , fonte da forca vital (cf. Crocker 1967:
53-76) e da energia que se manifesta no fogo e nas mais diversas cores,
¢ reiterada pelo mito da origem dos nomes clanicos coletado por Dorta:
foi Meri (o espirito que originou o bope) quem criou os passaros multi-
cores e inventou os diademas de penas dos diversos chefes clanicos (pa-
riko-doge), estabelecendo a paz entre eles que, a partir de entao, passaram
a ser chamados com as designacdes clanicas.

Outro argumento a favor da antigliidade do culto do bope € fornecido
pelos salesianos que reiteram a antigliidade do culto aos espiritos Bakoro-
ro-doge (cf. Colbacchini e Albisetti 1942: 187). Estes espiritos nao po-
dem ser vistos como desligados do bope e do culto aos mortos (aroe) tal
como se manifesta entre os Bororo. Durante os funerais, o ika, instru-



Etno-historia Bororo 11

mento de Bakororo, é tocado por ocasiao dos preparativos dos ossos dos
mortos (aroe) bem como oferendas alimentares as almas. As refeicoes
consumidas em nome das almas constituem uma réplica do grande ban-
quete feito pelos bope subterridneos (ate) com a carne do cadaver do
finado temporariamente sepultado no patio central da aldeia. Visto o
ika ser tocado tanto para os preparativos dos ossos do morto como para
a refeicao das almas tomada durante os funerais, fica patente a indisso-
lubilidade entre o bope, o devorador dos Bororo e principal causa mortis,
o culto aos mortos, € o espirito Bakororo ®.

O mito dos Bakororo-doge representa a matriz mitica do funeral
Bororo, e, deste ponto de vista, possui uma relacao mais profunda com o
ciclo mitico de Meri e Ari, os espiritos 1irmaos que originaram O c€u e
os bope.

Conforme a opiniao de Schaden, nao € possivel estabelecer-se um
culto do sol ou da lua entre os Bororo tal como ocorre entre os Xerente
ou Apinayé, e concordamos com o autor quando este escreve:

“As cerimonias religiosas dos Bororo nao parecem ter uma relacao
fundamental com um culto do sol ou da lua propriamente ditos,
se bem que o pariko (roda de penas), ornato de grande importancia
nas festas religiosas destes indios, constitua, por certo, uma repre-
sentacdo do sol. Infelizmente nio estamos informados acérca da signi-
ficacdo de algumas cerimdnias religiosas dos Bororo de algum modo
relacionadas com o sol...” (Schaden, 1959: 102) 7.

A forma tipicamente Bororo de cultuar o sol € a lua € a representacao
dos Meri-doge Aroe, cerimOnia pertencente aos Ecerae Baadojebage mais
importantes, quando dois dancarinos, ambos Tugarege, ostentam trofé€us
de caca: couros de animais e colares de dentes, o cordel de cabelos hu-
manos (lembrando a mucarana dos Tupinambéd), todos associados aos
bope e aos 1nimigos.

De acordo com Schaden. os Meri-doge teriam uma funcao fidejus-
séria com relacio a métodos e técnicas de magia, especialmente aquela
ligada a utilizacao de plantas (vide atras).

Sabemos que os ‘“‘erubo-mage” (remédios vegetais) sao muito usados
para cacar os animais mais valiosos, visando disfarcar o cheiro do cacador,
principalmente daquele que vai cacar uma onga, manifestacao perigosa,
bope, do morto para o qual ela é abatida.

O representante do morto, iadu, deve procurar a sua onca, encar-
naciao tempordria do bope do morto, para sacrifica-la, o que lembra, de
certa forma, o sacrificio do cativo de guerra Tupinamba.



2 Renate B. Viertler

1

No mito, o macaco juko ¢ “iadu” (representante do finado compa-
nheiro amigo cf. EBI: 596) da onca adugo. Macaco, muito esperto, mata
a onca € sua esposa.

Observamos pois a periculosidade das relacdes entre um iadu e o
morto que ele representa. Em outras palavras, entre os Bororo, o culto
aos mortos € indissoluvelmente ligado a concepcao de um mundo de forcas
mortais bope que se manifestam sob a forma de oncas além de cobras
¢ 1nimigos.

Esta relacao manifesta-se também nos nomes de caca ou nomes de
“morte” outorgados por ocasiao do levantamento do luto®. Os mortos
— aroe — adquirem um nome inspirado no bope, igualmente dado ao
cacador e aos parentes rituais.

A assoclacao entre os Bakororo-doge e os bope ainda vai mais longe.

Segundo o mito, os Meri-doge vencem a todos os bope, representados
pelas oncas, gavides, jacarés, tornando-se donos absolutos dos campos,
e cerrados (ct. EBII: 106). Neste mito da viagem dos espiritos Meri-
doge, fala-se do ““‘caminho de Bakororo”, o que permite identificar estes
espiritos com os irmaos Bakororo-doge.

Também de acordo com os mitos, os Bakororo-doge/Meri-doge fazem
o derramamento intencional do sangue dos enlutados (Ari, que sucumbe,

perde o seu sangue) que, coagulado, € colocado no cesto funerdrio junta-
mente com o0s 0ssos € enfeites do morto antes do sepultamento final.

No mito, € Meri quem faz ressurgir seu irmao Ari juntando-lhe os
0ssos e o sangue coagulado, e ¢ quem quebra também o precioso pote dos
Kardwoe, pratica sempre associada a ceramica possuida por mulheres
mortas. E também Meri quem troca com Ari o couro de onga, ficando
com o mais belo, coisa feita para levantar o luto.

E, finalmente, é Meri quem se vinga do seu irmao, tirando o fogo
e as ‘‘cabeleiras” dos que a ele desrespeitaram. Segundo Colbacchini e
Albisetti (Colbacchini e Albisetti 1942: 99) as ‘“‘cabeleiras” (enfeites de
penas) sao roubadas pelos maereboe (bope do céu) chefiado por Maere-
boe etuo e sua mulher, que nada mais € do que Meri, depois de subir
ao céu. O “roubo” corresponde ao fendmeno designado como aroe kodu,

pressagio funesto de morte iminente na aldeia®.

Xk

x XK

A partir dos elementos apresentados consideramos, diferentemente das
Interpretacoes sugeridas pelos autores, que o bope tenha estado presente

L i —
e —



Etno-historia Bororo 13

na religiao Bororo desde os primérdios de sua organizacio cerimonial
ligada ao culto dos mortos. Esta associa-se também a instauracdo da paz
interna ao territdério Bororo. As forcas maléficas internas passam a ser
“domesticadas” por meio dos “lancamentos de morte” executados pelos
baire em nome do bope, espécie clanica dos Baadojebage méximos (cf.
EBI: 105). Estes também sao os detentores do titulo Ipare Eceba (cf.
EBII: 1215), chete dos Ipare, raiz que forma os nomes de chefes Tuga-
rege, miticamente associados as estrelas e aos bope do céu, filhos de Mae-
reboe-etuo e sua mulher.

As crencas no Bope envolvem a distribuicao comunitaria dos alimentos
mais preciosos bem como dos mortos que, de bope (perigosos) voltam
aroe (amansados) para a sua choupana.

Vivos e mortos sao classificados com base nos lugares ocupados pe-
las choupanas das mulheres, divididas em Ecerae e Tugarege, para prepa-

rar as suas refeicoes.

Sao elas que também exortam a vinganca por meio dos choros rituais.
E, pela “vendetta” dos parentes falecidos, restabelece-se o equilibrio moral
¢ material entre as metades das comunidadss Bororo: a substituicdo dos
mortos de uma por vivos de outra (aroe maiwu), coisas cuidadosamente
planejada pelos chetes de aldeia que possuem o dever de organizar o

ciclo funeréario °.

A “hominizacdo” de acordo com a mitologia

Segundo os mitos, a emergéncia da ordem social Bororo foi grada-
tiva, processo cultural complexo bastante simplificado por Crocker quando

CSCreve:

“H4 muito tempo, segundo a maioria dos Bororo, os antepassa-
dos de cada cla viviam em sua propria regidao, muito distante das
areas ocupadas pelos progenitores de outros clas. Eles lutavam violen-
tamente em cada grupo € um com O oulro nas poucas ocasioes em
que tinham oportunidade de encontrar-se. Alguns informantes achavam
que esses grupos eram tribos distintas falando linguas diversas, praticando
costumes diferentes, mas igualmente barbaros, e nao sendo mais do
que outras tantas variedades de animais selvagens. Na verdade, cada
orupo se compunha dos descendentes de determinado animal, geral-
mente um inseto, como traga ou besouro. Em conversa particular,
essas criaturas sio as vezes mencionadas como ‘“maes e pais’ (paxe
pao) de tal ou qual cld, porém assuntos dessa natureza nunca se
discutem em publico, pois sdo considerados vergonhosos e insultantes. ..



14 Renate B. Viertler

Durante este periodo pré-social, amoral, atemporal, deram-se fatos nar-
rados na maioria dos mitos bororo, e estes refletem um universo em
que as distingdes entre seres humanos, espiritos e espécies naturais
sao toldadas e, nao raro, inexistentes. Esse caos terminou e a organi-
zagao social se estabeleceu através dos feitos de dois herdis culturais,
Baitagogo e Borogei, que criaram a planta da aldeia, o sistema de
prestacoes rituais entre os clas, os grandes cerimoniais e os direitos
de propriedade dos clas. Cada tribo foi transformada num cla exdégamo
e relacionada a outros clas por um sistema de metades. A transfor-
macao de um mundo anarquico, desorganizado e muito parecido com
o dos animais em um mundo moral e socialmente ordenado € atri-
buida, no mito, a introdugcao de trocas ou prestagoes prescritas entre
os grupos humanos, em particular das que se dao no contexto de
casamentos e funerais. (Crocker, 1976: 175-176).

A passagem de um estdgio sem cultura para um estigio de vida social
cultural é concebida nos mitos pela transformacdao de ‘““‘animais” em ‘‘se-
res humanos’’, ou vice-versa, de homens em animais. Segundo Schaden,
as transformacoes de homens em animais corresponderiam a reprovagoes

do comportamento. (cf. Schaden 1959: 89).

As transformacoes sdao feitas por Meri que dé bicos, dentes e unhas
aos Bororo enquanto transforma em aves os homens avessos a troca.

Por vezes os tracos e padrdes culturais advém de animais superiores
tais como o macaco, antigo dono do fogo; o jad, antigo dono da resina de
jatobd; a lagartixa batarareu, antiga dona do andar macio.

Estes animais miticos oferecem sua riqueza a Onca que, em troca,
lhes concede pinturas, e protecdo. Estas trocas miticas beneficiam toda
a humanidade pois a Onc¢a é pai dos gémeos Bakororo-doge, herdis anti-
quissimos que remontam as origens da humanidade:

(14

a era de Baitagogo (primeiro Baadojeba) ¢ evidentemente
posterior a dos irmaos Bakororo e Itubore, porque esses na lenda de
Baitagogo sio lembrados como antiquissimos herdis”. (Colbacchini e
Albisetti, 1942: 187).

Emerge nos mitos um outro contraste: o entre Boe remawuge (Bo-
roro verdadeiros) e Marege (indios nao Bororo), que permite conceber o
processo de hominiza¢do de outra maneira, tal como se vera em seguida.

Os ‘“Bororo verdadeiros” (Boe remawuge) e o0s “Homens-Animais”
(Marege)

Em contato pacifico, o heréi mitico Nonogo Pori visita 0os seus pa-
rentes que seguem costumes alimentares diversos dos verdadeiros Bororo.




Etno-historia Bororo 15

Seus parentes sao Marege, homens-animais, que desconhecem o0s exorcis-
mos dos alimentos feitos pelos baire, ndo possuem fogo i noite e se trans-
formam em sucuris, cobras e lavandeiras durante a escuridio. Alguns
deles vivem embaixo da terra, tal como oOs Homens-Formigas, entre os
quais um antigo chefe Baadojeba, Jerigi Otojiwu, observou o costume
de puxar para dentro da choupana central mulheres solteiras para inter-
curso sexual com os jovens da aldeia.

Encontrando seus pais (obe), Nonogo Pori ensina-lhes a dieta e con-
duta adequada para com eles voltar ao lugar de origem, aos verdadeiros

Bororo.

Segundo os mitos, portanto, o culto ao bope, associado as regras
dietéticas Bororo mais fundamentais, j4 era encontrado entre os Boe re-
mawuge (Bororo verdadeiros), representados pelos antigos Tugarege, stditos
de Baitagogo e Boroge. Em contraste, havia os Ecerae, que ao tempo do
her6éi Nonogo Pori, eram representados pelos Homens-Cobras (Ice, Pogodo,

Jure) ou Marege (Homens-Animais).

Se, conforme Schaden, a transformacao em animais representava
reprovacoes de comportamento, as diversas espécies animais dos clas Bo-
roro poderiam ser vistas como expressando uma ‘‘etnoantropologia”, isto
¢ ,um modo de expressar diferencas étnicas entre os grupos humanos que
vieram a formar a confederacao multiclanica Bororo.

Da perspectiva dos chefes Tugarege, os seus stuibordinados eram con-
siderados Boe remawuge e os dos chefes Ecerae, Marege. Da perspectiva
dos Ecerae, eram eles os Boe remawuge enquanto os Tugarege também

nao passavam de Marege.

Assim, por exemplo, os Aroroe, cla Tugarege do grande chefe Baita-
gogo, também sao Homens-Animais: sob a forma de Homens-Ariranhas,
sao massacrados pelos maridos de mulheres adulteras. Sobra apenas um
tinico Homem-Ariranha, que se refugia nas &guas, evocando o mito de

Baitagogo .

Ocorre igualmente uma briga entre os Aroroe e os Bokodori, cla
Fcerae, aludido como o cla dos Homens-Formigas (Ao-doge) redundando
em numerosas ‘‘aberturas de tocas” (isto €, mortes) reciprocas.

Contudo, predominavam as relacOes amistosas entre os Boe remawuge
(Bororo verdadeiros) e os Marege em vivo contraste com as lutas siste-
maticas organizadas contra os Kaiamo-doge (“‘inimigos”, categoria histo-
ricamente representada pelos Kayapd, Xavante, etc.).

*

L]

Nos mitos, as relacdoes Boe-Marege funcionam no contexto de “vi-
soes” (descobertas) de aroe (espécies cerimoniais), visitas intercomunt-



16 Renate B. Viertler

tarias (ct. EBII: 945 mito da visdo dos espiritos Meri-doge), presenca de
pegadas na floresta e em clareiras (cf. EBII mito dos espiritos Bokwo-
jeba e Bure Ikabeo; também mito da origem dos Caes) que sabemos esta-
rem associados aos funerais !'.

As descobertas de aroe sao ligadas também a momentos de reconstru-
¢ao das aldeias (cf. mito do aparecimento dos Meri-doge e da origem dos
Caes), desta perspectiva poder-se-ia conceber as diversas “visdes’” de aroe
dos herdis miticos como evidéncia de grandes funerais que marcaram
época, por vezes associados a consolidacao politica de novas aldeias. O rol
dos aroe de cada cla, deste ponto de vista, ¢ memorizado em sequéncias
fixas, por meio de cantos e de mitos, que expressariam, assim, uma crono-
logia de mortes ocorridas dentro dele.

Segundo os mitos, portanto, a descoberta dos aroe ocorre no contexto
de relagGes cerimoniais intercomunitérias '*. Estas sé podem se consolidar
com a supressao da guerra entre as aldeias.

Precedida por Baitagogo, que lutou contra os inimigos Kaiamo-doge *°,
a consolidacao da ‘““Pax” Boe parece ter sido alcancada pelo grande chefe
Akaruio Bokodori, o Evidojeba (o matador dos bonitos), que matou os
suditos que ndao queriam parar de lutar entre si. E, cada vez mais, o di-
reito a violéncia restringia-se a especialistas (baire) que, a mando dos
seus chefes de aldeia, lancavam a morte contra os desobedientes.

Existiram também grupos que, de inimigos, passaram a conviver
pacificamente com os Bororo. Assim, os Koroge foram pacificados, apds
uma guerra, pelo chefe Jerigi Otojiwu, por meio da outorga de um

enfeite labial (labrete) ao chefe Koroge **.

Um caso extremo de relacOes hostis € representado pela luta do
kerdi Pari Jura, um Ecera edo do cla Baadojeba Cebegiwit, contra 0 monstro
Butoriku (enorme sucuri imagindria, pai de Jure, sucuri) habitante de

uma caverna °.

As facanhas guerreiras mais importantes sao realizadas pelos irmaos
Mamuiawuge Eceba e Eigawa Are, nomes do grande chefe Akaruio Bo-
kodori e seu irmao, que derrotam, entre outros seres nocivos aos Bororo,

o perigoso Aroe Eceba (gavidao real) que os devorava.

Segundo a versao de Colbacchini e Albisetti:

“O aroexeba (gaviao real, harpia) devora os homens. Se conse-
guirdes vencer essa ave feroz, sereis donos do mundo e tereis um
grande povo sujeito a vos”. (Colb. e Albisett, 1942: 194).



Etno-historia Bororo 17

O gaviao real constitui espécie clanica dos Apiborege, cla da metade
T'ugarege, chefiados por Boroge, irmao menor do grande chefe Baitagogo .
A luta contra o aroe eceba representaria, portanto, uma guerra contra
seres humanos. Poderia inferir-se, portanto, a existéncia de lutas entre
0s novos Bakororo-doge, Ecerae e os Tugarege, chefiados pelos antigos
Bakororo-doge, provavelmente derrotados pelos primeiros.

Deste ponto de vista, espécies clanicas muito valorizadas tais como o
aroe eceba poderiam simbolizar grandes derrotas sofridas pelo contingente
de homens do cla com elas associado. A associac@o anterior entre “espécies

cerimoniais” e ‘“funerais” seria complementada assim por outra, entre
“espécies clanicas” (certas matérias primas tais como as penas do gaviao
real) e ““derrotas sofridas na guerra”.

Se aceitarmos esta hipotese, podemos sugerir também que os “venci-
dos™, no caso, os membros do cla possuidor das penas do aroe eceba, para
sobreviverem, tal como o féz Boroge com a Onca, oferecem aos “vence-
dores” algum tributo, no caso: o direito de usarem coroas feitas com as
penas do aroe eceba, privilégio este desfrutado pelos chefes Baadojebage
e Kie, os mais importantes vencedores da metade dos Ecerae ¢.

Boroge, o dono do aroe eceba, ¢ irmao menor, portanto, aliado po-
litico de Baitagogo, o dono das ariranhas (ipie) também massacradas no
mito da Pescaria das Mulheres, dono do morcégo (Ké) e do espirito cuja
voz € o zunidor (aije).

Baitagogo e Boroge chegam a Arua Bororo (aldeia Arua), aldeia em
que Akaruio Bokodori reuniu todos os clas pela primeira vez. Os que
chegavam deviam trazer presentes e enfeites, sem o que, eram extermi-
nados '". Repete-se, como no mito dos Bakororo-doge a supressao da

guerra ou exterminio mutuo pela troca.

Segundo a versao de Colbacchini e Albisetti do mito, os chefes Bai-
tagogo e Boroge chegam a aldeia Arua cheios de belos enfeites apds Bai-
tagogo ter ‘““abandonado a aldeia” e “entrado nas aguas™.

Esta aparente contradicdo é explicada pela instituicao da “substitui-
cao dos finados™, cujos ossos depois de enfeitados saem para serem se-
pultados nas lagoas e cujos substitutos por sua vez aparecem na aldeia,
belamente ornamentados, para a danca feita no patio central.

Fato é que Baitagogo volta a aldeia Arua enquanto morto (aroe),
razdo pela qual seus “pais” Ecerae acabaram ficando com o seu poder
— o titulo e as insignias de Baadojeba (chefe construtor da aldeia) — na
medida em que se tornaram substitutos (aroe maiwu) de Baitagogo e de
seu 1rmao menor Boroge.



18 Renate B. Viertler

Também a pratica de perfurar os dentes e o couro de onca abatida
em homenagem aos finados foi estendida aos jovens nominandos que, per-
furados nos labios inferiores e nos l6bulos das orelhas, sdo integrados no
sistema de organizacao politico-cerimonial da aldeia 8.

A partir destes elementos € possivel entender melhor a seguinte ex-
plicacao dada pelos missiondrios apds a apresentacio do mito de Bai-
tagogo:

“Desse tcmpo (o tempo em que Baitagogo cedeu os seus pode-
res) — segundo a tradicdo — os indios costumam ornar o proprio
corpo € os o0ssos dos defuntos, cantar e dancar nas cerimdnias fiine-
bres e nas festas sociais. Nessa época, também entrou o uso de furar
o lobulo auricular, o septo nasal e também o labio inferior. FEssa
lenda € muito importante porque explica o motivo ¢ o modo pelos
quais 0 cargo de baadogeba. .. antes hereditirio entre os primogénitos
masculinos dos aroroe e apiburegue, dois clas dos tugarege, passou 2
descendéncia masculina de Akaruio Bokodori e de Bakorokudu, perten-

centes a dois clas exerae”. (Colbacchini e Albisetti, 1942: 205-206).

A partir dos elementos apresentados, seria possivel imaginar entdo,
que a cessdo dos poderes dos chefes Tugarege, Baitagogo e Boroge para os
Ecerae, Akaruio Bokodori e Bakorokudu, corresponde a uma derrota dos
primeiros pelos dltimos. Esta hiptese seria corroborada pelo fato dos
chefes Tugarege e ndao Ecerae serem os ofertores dos enfeites, tributo aos
vencedores Ecerae, que segundo Zerries, teriam sido conquistados pelos
Tugarege em época anterior.

A cessao dos poderes também pode ser vista como o primeiro funeral
em que, forcada pela derrota de Baitagogo, tenha ocorrido a substituicdo
deste chefe morto por um vivo da outra metade, no caso, Bakorokudu .
A medida que ofertantes e receptores dos presentes ndo pertencem & mes-
ma aldeia — Akaruio Bokodori chama a todos para Arua Bororo — ¢
possivel supor que, a partir de entao, tenha ocorrido um gradativo processo
de fusdao de grupos histérica e geograficamente diferenciados por meio
da instauracdo de um sistema de trocas pacificas de aroe (akird) promo-
vidas por grandes chefes de aldeia, os Baadojebage Ecerae, fortalecidos
pela derrota dos chefes Tugarege.

A 1nstauragdo deste processo de fusao pela troca de aroe cristalizou
a paz entre inimigos potenciais em areas das mais diversas. Difundiu-se
gradativamente um novo cddigo ético: o de que pessoas envolvidas por
lacos cerimoniais do tipo aroe ndo podem ofender-se mutuamente. Cola-
boram portanto para a ‘“pacificagdo” ou ‘“‘amansamento” das partes en-
volvidas representadas por grupos ndo estruturados pelo parentesco con-




Etno-historia Bororo 19

sagiiineo e afim e garantem o controle ,por trocas pacificas, de um imenso
territorio tribal.

MITO E PARENTESCO BORORO

Pais e Mdaes ‘“Naturais’

Segundo os Bororo, houve um tempo em que seus ancestrais viviam
separados, lutando entre si e praticando costumes diversos. Tais condi-

¢cOes cadticas de vida teriam precedido a organizagdo social criada por
herdis culturais.

Os ancestrais desta fase desorganizada de vida social, ao ver de
Crocker, sdo representados por insetos e animais insignificantes, por vezes
referidos como paxe pao (nossa mae, nosso pai), correspondendo a ex-

pressoes pejorativas, nao discutidas em puablico (cf. Crocker 1976: 176-
175).

Segundo o mesmo autor, tratar-se-ia de uma idéia de “homem natural”’
que foi se transformando, gradativamente, em ‘“homem cultural” por
meio de trocas de conjuges (na medida em que foi proibido o casamento
com mulheres da mesma metade ou ‘“‘aparentadas); e de direitos ceri-
moniais (na medida em que foi instituida a substituicao dos mortos de
uma metade por homens da outra) (Cf. Crocker 1976: 176).

A regulamentacao destes processos de troca foi instituida fundamen-

tando-se numa divisao em duas metades matrilineares, cada uma subdi-
vidida em quatro matriclas.

Os ancestrais da nova ordem social sao referidos como “edoga, arugo™
(tio materno, av0; tia paterna, sogra). Segundo Colbacchini e Albisetti,
cada cla da nova ordem social corresponde a um Wobe (obe), forma
linguistica associada a Bope. Cada Wobe possui um conjunto de ancestrais
animais e vegetais, espécies sobrenaturais, espiritos, etc., transmitidos

matrilinearmente sob a forma de nomes pessoais e titulos que neles se
inspiram.

As espécies clanicas da nova ordem sao representadas por belos ani-
mais de grande porte e conjuntos estéticos (pinturas, plumaria) associa-
dos a espiritos de antepassados.

O processo de “hominizacdo” € concebido por meio de um processo
de evolucdo por aumento de tamanho e beleza, o que se expressa no mito
de Meriri Poro. Nele, o heréi que se casa com Pobogo Aredu (guaguete-
fémea) repovoa a terra gerando muitos filhos bonitos. 530 deixados
vivos os que nao tém pelos no corpo € cujas patas € caras S€ transfor-
maram em pés e rostos humanos **.



20 Renate B. Viertler

A beleza dos filhos sobreviventes do casal mitico € diretamente li-
gada a reconstrucdo da aldeia que, no caso Bororo, corresponde a uma
estrutura comunitaria dual.

A vida em aldeia exige que as criancas, além de “pais” e ‘“maes”
sociais, recebam nomes dos seus edoga-mage (tios maternos, avds) e das
suas arugo-mage (tias paternas) *°.

Comparando os dois pares de relacdes, as relacdes de Ego com edo-

ga-arugo que os ligam a espécies clanicas valorizadas, representam lacos

de protecao fora do ambito doméstico regido pelas relagdes de Ego com
uo uce.

Em termos residenciais, para Ego feminino, o laco decisivo, na esfera
doméstica, € com uce (dela a mae); para Ego masculino adulto, a relacdo
mais importante € com arugo (sogra, tia paterna), a dona da casa em
que ele vai viver uxorilocalmente apds o casamento. As relacOes entre

nominados ¢ nominadores adaptam-se, portanto, as exigéncias de resi-
déncia pds-matrimonial.

A nominacao e a uxorilocalidade emergem como processos sociais
importantes para a consolidacao da cultura e sociedade Bororo, confi-
gurando uma eostrutura comunitdria matrilinear, subdividida em oito
“obe mage” (clas) por sua vez subdivididos em ‘““casas” clanicas (baidoge),

cujos lugares sao indicados pelos chefes construtores de aldeias todas
as vezes que elas sao reconstruidas.

Pais e Maes ‘“Rituais”

A emergéncia das trocas ‘“humanizadoras” € explicada pelo mito dos

gémeos Bakororo-doge, herdis Ecerae, ou entao pelo seu correspondente
Tugaregedo, o mito de Baitagogo.

Em ambos os casos, fala-se de mulheres (humanas maes/esposas),
as “maes primdrias”’, de acordo com Baldus, mortas por seus afins*!.
Emerge a necessidade da ‘“‘vendetta” Bororo — do mori — realizada pelos
“filhos”’ dos enlutados (os Bakororo-doge, no mito dos herdis Ecerae, E-
Cogo, o bem-te-vi, no mito de Baitagogo) que, para fazé-lo, utilizam arte-
fatos de madeira ou de origem vegetal ** fabricados por seus “pais”
(Onga, o “pai” dos Bakororo-doge) .

Segundo o mito dos Bakororo-doge, os ‘“filhos” sao criados em uma
cabacinha depois de terem sido retirados do ventre de sua mae morta A
Trata-se aqui de “filhos” rituais, cacadores adultos, pertencentes a outra
metade da parentela enlutada e ndo de descendentes matrilineares. Ge-
ralmente representados por parentes afins, sdo investidos em suas funcoes



Etno-historia Bororo 21

de “substitutos dos finados” por meio da oferta cerimonial de cabacinhas
funerarias. Recebem charutos e bebidas preparadas por suas “mies” ri-
tuais que lhes sdo trazidos para o patio pelos maridos destas, seus “pais” .
Oferecem-lhes também comidas especiais levadas pelos “pais”’ para den-
tro da choupana central por ocasido das “refeicdes das almas”.

Os “‘substitutos” do morto ou “filhos” dos enlutados recebem tam-
bém cordéis de cabelos humanos ** utilizados para amarrar as patas dian-
teiras da onca abatida como mori com as armas do morto 27

De acordo com o mito de Baitagogo, o “substituto’” também deve
lavar os ossos do morto posteriormente conduzidos em um cesto ao toque
da flauta-dos-mortos (ika) para acabarem sendo submergidos nas &guas
de uma lagoa.

Em suma, no mito de Baitagogo, “filhos” e “esposas” Bokodori do
heroi Tugaregedo que “abandona a aldeia” (morre), representam papéis ce-
rimoniais de “substitutos dos mortos” e “lavadores dos seus ossos”. 4
o mito dos Bakororo-doge trata dos “pais”, “fabricadores dos instrumentos
usados para a vinganca” e ‘‘carregadores de comida” bem como das
“maes”’, as parentas enlutadas, ‘“lamentadoras” e ‘“‘cortadoras do seu pré-
prio corpo”. Trata-se, pois, de status cerimoniais do mais alto prestigio,
que nada tém a ver com o parentesco consangiiineo.

Lacos Cerimoniais e Propriedade Clanica

O funcionamento desta divisao de tarefas cerimoniais, concebidas
sob a forma de lacos de parentesco ritual, possui implicagcdes importantes
para a distribuicao dos totens clanicos.

Interessante € lembrar que, segundo o mito, Baitagogo deixou o
poder para seus ‘“pais”’ Ecerae (afins, casados com as mulheres do seu
cla) que até hoje o conservam embora se declarasse “sendo” o espirito
Bakororo:

“Mais tarde, quando (Baitagogo e Boroge) voltaram a aldeia,
disseram a seus pais: ‘“Nos somos os Bakororo e os Itubore”. Apre-
sentam-se, pois, como membros dos clas que ainda hoje detém os cargos
de chefes de aldeia”. (Schaden, 1959: 98).

Como entender o aparente paradoxo de que o cargo, passado dos
Tugarege para os Ecerae, continua sendo dos primeiros?

Trata-se aqui de esclarecer o sistema de propriedades clanica Bororo
geralmente discutido sob o enfoque do “‘totemismo™.



22 Renate B. Viertler

Conforme os missionarios, 0s animais ‘“‘tot€micos” poderiam ser
subdivididos entre os que representariam um abrigo temporario as almas
dos mortos por ocasiao dos cultos, quando dancarinos pintados e orna-
mentados representam certos animais; e, aqueles tidos como ascendentes
dos membros do cla (cf. Colbacchini e Albisetti 1942: 33). Na opinido
de Schaden:

“Nao sabemos em que elementos se baseiam os missiondrios para
fazer tdo rigida separagao entre um e outro grupo, embora origina-
riamente tenham talvez constituido diferentes categorias de “antepas-
sados...” Evidentemente seria de maxima importancia saber se o0s
proprios Bororo distinguem entre duas categorias de ‘“‘antepassados
totémicos”: uma, que seria de avoengos ascendentes, “semente” dos
Bororo atuais, e outra, de animais (ou plantas) que abrigam, por algum
tempo, as almas de antepassados ou companheiros falecidos...” (Scha-
den, 1959: 101).

De acordo com trabalhos mais recentes, os totens ‘“‘abrigos tempora-
rios” das almas dos mortos do cla poderiam ser identificados as espécies
cerimoniais associadas as trocas entre as metades feitas durante os funerais
(aroe). Os totens ‘“‘sementes’”, por sua vez, poderiam ser considerados
ascendentes matrilineares dos Bororo (espiritos, objetos, plantas, matérias
primas, animais, fendmenos meteoroldgicos) sem celebracao cerimonial.

Na Enciclopédia, ao comentar a idéia de que os animais totémicos
poderiam corresponder a abrigos temporarios das almas dos mortos tal

como foi exposto no trabalho de Colbacchini e Albisetti, os salesianos
escrevem:

“O erro esta, justamente, em atribuir a significacio de alma 2
forma aroe que aqui (no tocante a propriedade clanica) significa

apenas animal sobre o qual o descobridor tem uma primazia...” (EBI:
105) .

Em outras palavras, os autores da Enciclopédia refutam a interpretacao
que Colbacchini e Albisetti fazem do termo aroe, j4 que este nem sem-
pre envolve o significado de “alma dos mortos”, limitando-se a ‘“prima-
zias” por vezes desprovidas de direitos especiais:

“Tal primazia (quem veé por primeiro certos seres ou fez por pri-
meiro certos objetos) reservou acerca deles direitos de primazia e
de propriedade, mas ndo sempre de uso, para si e para os membros
do proprio cla... Tal primazia ndo traz, porém, nenhum direito ao
proprietario, em se trantando de animais, de modo que qualquer des-



vy AW

Etno-historia Bororo 23

tes seres pode ser matado, comido, sem restricoes ou lesao dos direitos
alheios”. (EBI: 105) 26,

Contudo, “no caso de objetos que sirvam de enfeite, como por ex.
das penas de kurugugwa (gaviao caracarai), somente os membros do cla
possuidor podem usa-los” (idem, p. 105).

Entre os Bororo € necessario diferenciar claramente entre o direito
de “fabricar” e o de ‘“‘usar” certos objetos plumarios que, apds a morte
dos seus possuidores, s6 podem ser manipulados pelos “substitutos”.
Simbolizam ““moradas de almas™ de maior ou menor prestigio social, pro-
priedade exclusiva dos membros do cla.

Voltando a pergunta formulada atras ““porque Baitagogo se declara
sendo o espirito Bakororo” consideramos o seguinte: Baitagogo transmitiu
o direito de representacao dos espiritos Bakororo-doge aos chefes Ecerae
por meio da oferta de enfeites plumaérios, cantos e chocalhos. A cessdo
refere-se apenas a direitos cerimoniais de representacao (bororo) dos men-
cionados espiritos pois a sua propriedade (amnagodu) continua sendo do

cla do herdi 7.

Nos mitos, a cessao dos direitos de representar espécies cerimoniais
¢ geralmente associada a altercacOes entre doadores e receptores. Isto
poderia ser interpretado como evidenciando tensOes entre ‘‘pais’, 0Os
receptores — e ‘‘filhos’, os doadores dos aroe *°.

Importante € ressaltar também que excetuando-se algumas espécies
de aroe (taquara Tugo, zunidor Aije), predomina a cessao dos direitos
de representacao entre as metades e nao dentro delas.

Se partirmos da hipdtese de que as metades correspondem a grupos
de origens histdricas diversas e os clas a grupos espacialmente dispersos
antes de sua coligacdo, o fato do ‘“‘substituto” (aroe maiwu) e os ‘‘repre-
sentantes dos aroe” pertencerem a outra metade do morto, poderia signifi-
car que estes provém de outras aldeias.

Isto é de certa forma corroborado pelo mito de Nonogo Pori e o da
visdo dos espiritos Meri-doge por Kaidagare, quando os herdis vao parti-
cipar de cerimonias realizadas em aldeias dos Marege, indios nao Bororo

“amigos’’.

A estrutura cerimonial baseada na divisao entre “donos do aroe”, 0s
enlutados, e “representantes do aroe”, gente nao aparentada com o finado,
assemelha-se a dicotomia entre “donos do morto” e ‘‘enterradores” ou,
entdo, “donos do Kwarup” e ‘“donos da fala” observada para 0s Kama-

yurd da regido do Alto Xingu por Agostinho.



24 Renate B. Viertler

Também entre os Bororo teria sido significativa a presenca de repre-
sentantes do ‘“‘out group”, visitantes de aldeias “amigas”. Estas ndo guer-
reavam mais entre si e teriam se aliado contra 1nimigos comuns (no caso,
Bope e Kaiamo-doge) por meio da troca pacifica de bens do mais alto
valor: couros de oncas abatidas por “substitutos” estrangeiros, e, enfeites
plumérios. Estes tltimos, apesar de pertencerem aos donos do morto, seriam
ostentados temporariamente pelos ‘“visitantes” de outras aldeias, espe-
cialmente convidados para participarem das dancas e demais atividades
comunitarias da aldeia hospedeira.

De modo semelhante ao Alto Xingu, as relacoes entre os “amigos”
nao deixavam de ser tensas, envolvendo perigo de doenca e morte para
os ‘‘estrangeiros” participantes =Y.

Os cultos aos aroe podem ser vistos como cerimdnias de cura reali-
zadas por ocasiao das exéquias de um membro da aldeia hospedeira. Os
aroe “falam” aos seus donos, os enlutados, parentes da vitima e dos espi-
ritos maléficos causadores da morte *°.

A coreografia das dangas de aroe lembra movimentos de fora para
dentro da aldeia onde sdao apaziguados por oferendas de charutos, dgua
doce e refeigdoes na choupana central. Isto para que comam o alimento
adequado e nao os Bororo, tal como fazem os perigosos Bope.

As dancgas evocam a renovacao da cura e do pacto de amizade entre
os aroe e os membros do cla enlutado. Por meio delas, os aroe, associados
a doencas, calamidades e infortiinios sofridos pelos membros do cla, vol-
tam a se transformar em “animais domésticos” (akuge) para os seus donos

embora representem sempre ‘“‘brinquedos perigosos’” para 0s seus exe-
cutantes °1.

Os totens ‘“‘abrigos’ sao mais valorizados do que os totens ‘‘sementes”
pelo fato de implicarem em ‘““trocas’, planejamento e prestigio social. Ja
os totens ‘“‘sementes’” correspondem a parentes por consangiiinidade, as-
pecto mais ‘‘natural” e incontrolavel da histéria clanica.

Os totens ‘“‘sementes’”’, na medida em que associados a caracteris-
ticas incontroldveis da vida humana, aproximam-se do mundo do Bope, o
que poderia explicar o sentido do termo WOBE para o cla, tal como €
descrito por Colbacchini e Albisetti (vide atras). Neste sentido, entende-se
a associacdo entre os totens ‘“‘sementes” com o mundo de energias ou
forcas vitais (rakare, segundo Crocker 1967) compartilhado por homens,
animais e plantas, o conjunto das espécies vivas, ritualmente dramatiza-
do pelas abstencdes alimentares, sexuais e de trabalho do casal de geni-
tores.



Etno-historia Bororo 25

Os “totens abrigos”, por sua vez, remetem a histdria clanica das
trocas, a criatividade humana®* e a organizacao politico-cerimonial das
aldeias lembradas por meio de cantos, mitos e dancas.

Os aroe manipulados por chefes clanicos, representam perigos cons-
cientemente neutralizados por absten¢Oes sexuais, cantos, pinturas e enfei-
tes plumarios associados a histéria de ““vendettas” e amizades entre os
clas 2. Por sua vez os bope sao perigos que emergem dos sonhos e acon-
tecimentos insélitos elaborados pelos baire, ameacando a todos os Bororo
sem que estes o percebam a tempo de evitar o pior. Exorcizados por
brados, gestos convulsos e baforadas de tabaco, os bope sao espiritos ubi-
quos que atingem a todos, independentemente de sua filiacdo clanica,
criando a coesao moral entre os Boe (Bororo) precedidos pelos Boe rema-
wuge, os grandes ancestrais miticos Bororo.

A propriedade clanica e modalidades de parentesco

Podemos agora diferenciar as diversas modalidades de propriedade
clanica Bororo:

1) edoga-mage (av0s, tios maternos): espécies naturais ou sociais,
sem representacao cerimonial, mas presentes nos mitos € cantos clanicos,
inspirando nomes pessoais, que traduzem a lembranca da diversidade de
crigens culturais dos clas que viviam se ofendendo e exterminando mu-
tuamente; ao nosso ver, poderiam ser aproximados aos ‘“‘totens sementes’’;

2) aroe: espécies cerimoniais cuja representacao € dada a membros
dos clas da outra metade em decorréncia de antigas aliancas consagradas
por trocas (akird) visando a consolidacdao da paz e intercasamentos;

3). bororo: direitos de representacao de aqroe pertencentes a clas
da outra metade.

Os totens ‘‘abrigos temporarios” corresponderiam a 2 e 3, comple-
mentares entre si.

Além da propriedade clanica, existe também a propriedade indivi-
dual obtida pelos cacadores de onca que recebem um nome e algum en-
feite usualmente de posse exclusiva da outra metade. Tais bens sao tidos
como mori (compensacdo) pelos esforcos em liberar do luto os enlutados
por meio do abate da fera. As honrarias aos cacadores feitas pelos §nlu-
tados podem ser delegadas a filhos ou parentes préximos dos primeiros.

Como conseqiiéncia, os beneficidrios de nomes e enfeites da outra

metade podem desfrutar vitaliciamente da cooperacao, apoio e solidarie-
dade por parte dos membros do cla possuidor, lago que se extingue apenas

cCOm a sua morte.



26 Renate B. Viertler

A propriedade clanica emergiu ao longo do processo de constituicdo
da sociedade Bororo, cuja formacao nos remete a modalidades de paren-
tesco consangiiineo e de parentesco ritual que poderiam ser consideradas
em duas etapas:

na primeira etapa, “pais”, “mdaes” e “filhos” (parentes “naturais”, con-
forme ja foi desenvolvido atrds), associada ao tempo cadtico das guerras
de todos contra todos;

na segunda etapa, emerge o chefe clanico, edoga, defensor dos seus su-
bordinados, que instaura gradativamente a paz e uma ordem social ba-
scada na nominacdao e na troca de mulheres € de mortos entre metades
matrilineares, gerando a segmentacdo interna em matriclas diferenciados
em termos de uma hierarquia de prestigio de aroe.

O chefe clanico, edoga (ou edaga, edogwa, termos cuja raiz edo —
significa “morar”, “existir”’, “governar” (ct. EBI: 555) € concebido como
heréi mitico e representa o principio de organizacao politica vigente desde
os primérdios da sociedade Bororo, ja que ele possui nomes considerados
como mais antigos e mais recentes. Os aroe do chefe clanico edoga sao
ofertados a membros de clas de outra metade fazendo emergir os “pais”™
(receptores de aroe), “filhos” (doadores ou descobridores de aroe) e “maes™
(mulheres do grupo dos receptores de aroe encarregadas de preparar as
bebidas e charutos oferecidos as almas dos seus mortos clanicos) forman-
do pares de aliados por aroe, diades estas que orientam as preferéncias
matrimoniais, razao pela qual homens de metades diversas consideram-se
“pais” e “filhos” entre si.

A troca de aroe subsume, além de cantos, dancas feitas no patio
da aldeia que haja um cacador de outra metade daquela do morto desti-
nado a substitui-lo na danca e na caca de uma onca (mori). Formam-se

dai familias rituais constituidas de “pais”, “mdes” e “filhos” pela vincu-
lacdo a um morto.

Os nomes especiais recebidos pelos integrantes destas familias rituais:
dois homens da mesma metade, um, casado com a ‘“mae’ ritual ou “dona”
do/a morto/a razao pela qual é tido como o “pai” ritual; outro, um
cacador, substituto do/a finado/a. Como o/a finado/a é considerado/a
“filho” da mulher que representa o papel de “mae” ritual, o seu substi-
tuto, o cacador, também o sera.

Observamos, portanto, duas modalidades principais de “pais”, “maes”
e ‘‘filhos”: a) pais, maes e filhos naturais; b) pais, maes e filhos
cerimoniais ou rituais. A classe das categorias cerimoniais (b) pode, por
sua vez, ser subdividida em 1) ‘“pais”, “maes” e “filhos” por trocas
cerimoniais (akiré) entre as metades acarretando aliancas matrimoniais;



'"u:.

.......

Etno-historia Bororo 27

e, 2) “‘pais”, “maes” e “filhos” por trocas cerimoniais (mori) entre as
metades que nao envolvem aliancas matrimoniais mas padrdes de distri-
buicao cerimonial de alimentos, nomes e enfeites.

As modalidades de pais, maes e filhos possuem implicacdes sociais
diversas: pais e filhos “‘naturais” nos falam da estrutura dos grupos do-
mésticos; pais e filhos cerimoniais (akiré) nos remetem a divisao dual
(Tugarege-Ecerae) das aldeias, e, pais e filhos por mori nos levam a con-
sideracao do cosmos Bororo dividido entre homens e animais, vivos € mor-
tos, e, bope e aroe.

As familias nucleares de natureza ritual inspiradas pela morte de
oncas evocam o mito dos Bakororo-doge, o embriao mitico do cosmos Boro-
ro que sintetiza a troca entre Ecerae e Tugarege, vivos € mortos, animais
homens, trocas de aroe (mortos humanos e animais) ritmadas pelo bope.

Trata-se de uma troca levada até as ultimas conseqiiéncias, muito
bem ilustrada por Meri, que se enriquece as custas de artificios pouco
honrosos contra seus parceiros para obter instrumentos, enfeites e mu-
lheres mais belas. E, por cimulo da ironia, por um pote quebrado, Meri
se val ao céu em troca dos eternos tributos de oferendas alimentares
que, desrespeitadas, sempre acabam matando os Bororo.

Em sua légica prépria, a troca se difunde, pois, além de recursos,
trocam-se cOnjuges e criangas que os genitores oferecem a nominadores
de prestigio visando a obtencao de beneficios.

Ora, até disso o malvado Meri tira a sua vantagem pols mata para
depois ressuscitar os filhotes do socé para tornar-se “dono da noite” **.

Meri é, portanto, a encarnagdo ldégica da troca levada as dultimas
conseqiiéncias, a ponto de tornar diluidos os limites entre a “troca” e
o “tributo”, este tGltimo expressdo de uma ordem social hierdrquica talvez
inspirada por influéncias culturais advindas do Pantanal. (cf. Dietschy
1958) °.

MITO, RITO E ETNO-HISTORIA

A emergéncia do cosmos, tal como ¢ relatada nos mitos, ¢ dramati-
zada por ocasido dos funerais Bororo. Podemos partir da hipitese de
que o “caos” primevo ou o estdgio de guerra de todos contra todos
correspondem as tensdes sofridas pelos enlutados durante as primeiras
fases do funeral: gritos, choros, arrancar os cabelos, cortes do corpo, €tc.,
verdadeira dramatizacdo de acirradas lutas contra o maléfico bope.

Durante a vigéncia do ‘“‘estado de guerra” entre os antigos Bororo
ainda nao pacificados, os ataques dos inimigos e das oncas constitulam



18 Renate B. Viertler

importantes causae mortis. Tudo leva a crer que, com a pacificacao im-
posta pelo branco e a conseqiiente decadéncia das organizacdes guerreiras,
as ‘‘vendettas” feitas em nome dos mortos tenham se restringido as

cacadas de oncas que assumem a conotacdo de guerras. (cf. Muccillo
1983: 55-57).

As dancas funerérias feitas durante o periodo de espera pela decom-
posicio do caddver apds o enterramento primdrio no centro do patio
seguem sempre uma ordem fixa: iniciam-se pelos portadores de folhas
(Iwodu, Kaiwu, etc.) e finalizam-se com a pomposa danca do substituto
do finado, ricamente ornado com viseira de penas de japu, diadema de
penas de arara, recoberto de plumas, antes da lavagem e decoracdo dos
0ssos para O sepultamento definitivo fora da aldeia.

Esta sequéncia de dancas tem sua explicacdo: segundo o mito da
Cessao dos Poderes (EBII: 127), os portadores de folhas possuiam “pou-
cos presentes” para ofertarem a Akaruio Bokodori, enquanto os portadores
de penas, Baitagogo e Boroge, possuiam grande quantidade de magni-
ficos enfeites plumarios, razao pela qual o herdi resolveu transforma-los
em seus ‘“‘filhos”, isto é, doadores de enfeites associados a cantos e ceri-
monias das mais importantes. Em suma, a sequéncia evidencia um au-
mento da qualidade e quantidade de enfeites plumdrios que, como sabemos,
envolvem circuitos de distribuicdo de penas e rituais de confeccdo
de artefatos cada vez mais sofisticados.

Sabemos que os diademas de penas de arara, por ex., sdo confeccio-
nados na grande choupana central, lugar de reunido dos chefes clanicos
das aldeias. Sabemos também que os chefes de aldeia, representantes do
mais alto prestigio tribal, usam o aroe eceba, a coroa feita com ‘penas
de gaviao-real circundada por trés diademas do tipo pariko, além de nume-
rosos “‘pregos” (espécie de adorno plumario para a cabeca )razdao pela
qual € possivel estabelecer uma relacao direta entre a hierarquia de pres-
tigio social e adornos mais ou menos sofisticados.

Concluindo, a sequéncia das dancgas funerdrias permite sugerir que
o reestabelecimento de uma nova ordem comunitdria rompida pela morte
de um Bororo, é feito a base de trocas de enfeites, alimentos e servicos
cerimoniais entre os diversos segmentos clanicos que a constituem .Este
processo de trocas cerimoniais encerra-se com a entrega do couro de uma
onga pelo cacador para a liberacao do luto dos parentes préximos do seu
morto. Reinstaura-se a integridade da comunidade pela reconstrucao da
choupana dos enlutados e pelo corte dos cabelos destes que, voltando a
usar pinturas e adornos, retomam suas atividades rotineiras.

As dancas dos espiritos clanicos representados nos funerais possuem
a conotagado de movimentos de fora para dentro da aldeia, tal como



PO =
Q5

‘| \t
k‘\-‘!"f-..

& == 4
L

Etno-historia Bororo 29

Miinzel o sugere para as dancas Kamayura (cf. Miinzel 1971: 123). Os
aroe vém aldeia adentro a partir de clareiras cerimoniais (aije muga, mano
pa) ou da choupana central, cosmologicamente associada 2 floresta pois
como esta, possi o jatoba, simbolizado pelo esteio central, o lugar em
que aparecem os espiritos Meridoge Aroe (cf. EBI: 105 tanto o jatoba

quanto os espiritos Meri-doge pertencem ao mesmo cla, os Baadojebage
Cebegiwuge, chefes construtores de aldeias).

Do ponto de vista sociolégico, os “movimentos de fora para dentro”
feitos pelos aroe correspondem a interacao mais ou menos tensa, durante
os funerais, de homens pertencentes a aldeias diversas que, observando
e criticando-se mutuamente, participam de dancas, cantos, cacadas e pes-
carias coletivas em nome dos mortos do lugar.

Em termos residenciais, a instituicao da substituicao dos finados en-
gendra a convivéncia prolongada de homens e mulheres pertencentes a clas
de metades diversas.

Segundo o Bororo Cirilo, cada cla possuia no passado, além de al-
deias (‘“‘moradas’), zonas de exploracao exclusivas, possivelmente visitadas
por ocasido das migracOes sazondrias € dos funerais, que sempre acarre-
tavam fluxos demogrificos entre as aldeias.

Desta perspectiva, a co-residéncia em uma sé aldeia de todos os clas
implica na possibilidade de dispor, pela troca e redistribuicao, de recursos
dos mais variados (no caso, ndo pereciveis tais como penas, couros, bi-
cos, garras e dentes, sementes de milho, urucu, algodao, fumo, e outras

matérias primas).

A convivéncia prolongada entre representantes de clas diversos numa
mesma aldeia acarreta a possibilidade de desfrutar de recursos advindos
do conjunto das aldeias organizadas segundo o mesmo modelo.

A distribuicio dos parentes de cada cla pela totalidade das aldeias
coexistentes em um mesmo tempo histérico acarreta a disponibilidade de
recursos existentes no raio de exploracio de cada uma delas. Sabemos
da diversidade de nichos ecclégicos desfrutados por cada aldeia, aumenta
também o acesso a recursos mais numerosos e diversificados que podem
gerar um processo de sofisticacdo tecnologica e consequente difusdo cul-

tural =¢.

A possibilidade da co-residéncia entre representantes de todos 0s clas
numa mesma aldeia aumenta no contexto de relagdes pacificas entre as
diversas comunidades que, por terem parentes em qualquer outra, S€
devem hospitalidade mutua.

A emergéncia desta ordem social multiclanica implica também na
alteracao dos controles de tensOes e antagonismos, €Xpressos em momentos



30 Renate B. Viertler

cerimoniais do passado quando, segundo Crocker, representantes de me-
tades diversas se hostilizavam reciprocamente °.

Os direitos clanicos sobre os diversos recursos materiais e espirituais
sao organizados em termos de uma hierarquia. Também os diversos
mortos do cla ndao possuem o mesmo valor, razao pela qual os servigos
funerarios devem ser dados a membros de cutra metade com valor equi-
valente. Por isto, a convivéncia de todos os clas de ambas as metades
numa sé aldeia possibilita o melhor atendimento cerimonial as exigéncias
de valor diferencial de cada membro do cla.

Visto o caminho dos aroe (utawara — dele a estrada) ser o mesmc
estabelecido para a outorgacdo de direitos de casamentos (cf. mito da
Cessao de Poderes), a aldeia ‘““aberta” a todos os clas passa a poder fun-
cionar como unidade também em nivel econdmico e politico, dada a im-
portancia da divisdao sexual do trabalho e a organizacao das principais
atividades coletivas pelos chefes construtores de aldeia (Baadojebage).

Segundo Cirilo, foi o Baadojeba Akaruio Bokodori o responséavel pela
unificacao de todos em uma aldeia “aberta” aos oito clas. Foi ele tam-
bém o responsavel pela supressao das guerras intestinas no territdério con-
solidando a ordem social verdadeiramente Bororo. A domesticacao das
tensoes desintegradoras foi realizada pela troca de aroe que, em outras
palavras, significa a troca de mortos e de cOnjuges entre grupos que, nao
tendo lacos de parentescos entre si, poderiam chegar facilmente a guerra.

CONCLUSOES

Os dados relativos a mitologia e as escassas informacOes etno-histéricas
permitem sugerir uma tendéncia geral do processo de formacao da so-
ciedade e cultura Bororo caracterizado pelo contraste entre duas grandes
fases: a primeira, associada a guerra de todos contra todos e a auséncia
de trocas; a segunda, 4 troca e a emergéncia da organizacdao social dual
fundamentada nas metades e nos clas.

Procuramos correlacionar além de mitos e informacdes etno-histoéricas,
dados relativos as dancas funerdrias, as espécies clanicas e aos termos
de parentesco, conforme se pode observar no quadro a seguir.

Macro e micro-processos parecem conferir-se inteligibilidade mdtua:
cada funeral Bororo revive um estagio cadtico inicial a partir do qual
emerge um novo estado de coisas, uma ‘“‘nova ordem social”, representada
pela reafirmacdo da confederacdao, sob a forma de aldeias abertas a todos
os clas, moradias de “homens” pacificados pela troca.



''''''

Etno-histéria Bororo 31

Sugerimos que a investigacao paralela dos mitos, ritos e dados etno-
histéricos e etnoarqueologicos seja imprescindivel para a compreensao de

processos culturais de formacgao, consolidacao e transtormacgao de socie-
dades tribais brasileiras.

Esta metodologia envolve a interdisciplinaridade bem como a idéia

de que os mitos possam nos fornecer elementos importantes ao estudo
de sistemas de transformacao sdcio-cultural.

Poderiam ser vistos como modelos de processos estruturais basicos as
sociedades tribais em questdo, espécie de “paradigmas processuais” que
talvez possam inspirar micro-processos tais como pequenas historias lo-
cais ou mesmo histérias de vida (cf. Melatti 1970), aspectos que merece-
riam ser aprofundados por novas pesquisas.

Conforme o quadro, o processo de desenvolvimento da sociedade Bo-
roro, tal como aparece nos mitos, € concebido em periodos que nada tem
a ver com a periodizacao histérica no nosso sentido. Trata-se portanto
de uma histéria conjectural a ser cotejada com os resultados de levanta-
mentos arqueoldgicos e etno-histéricos ainda nao concluidos.

A histéria da sociedade Bororo ainda estd para ser pesquisada e nao
se confunde com a histdrica mitica ou genealdgica.

Nao sabemos ainda qual a validade em termos da investigacao ar-
queoldgica da hipdtese que concebe a sociedade Bororo como resultado da
fusio ou ‘“compressao’’ cultural de grupos historicamente diversos.

Sabemos que diversas outras sociedades tribais — a alto-xinguana
ou a dos indios Mundurucu, por ex. — emergiram com base na agluti-
nacao de grupos culturalmente heterogéneos e sociologicamente distintos,
o que permite supd-lo também para explicar a formagao da sociedade
Bororo.

Contudo, experiéncias histéricas paralelas nao sao concebidas do
mesmo modo pelos que as vivem.

Os Bororo concebem a sua experiéncia histérica em termos de uma
interpretacdo mitica, segundo a qual a formacao da sua sociedade € me-
taforicamente expressa por um processo de ““hominizacao™ intensificado, pela
emergéncia gradativa de um sistema de trocas entre parceiros cada vez
mais humanos.

Fm suma, os mitos legitimam diversas modalidades de troca que
fundamentam as instituicdes, os valores e as técnicas sOCIals basicos a
ordem social Bororo. Acreditamos que seja uma especificidade da cultura

Bororo elaboracio tdo minuciosa e permeadora desta filosofia echangiste.



32 Renate B. Viertler

que abarcando desde os aspectos mais importantes ligados a sobrevivéncia
até os minimos detalhes de uma etiqueta ou de um motivo decorativo
chega as suas ultimas consequéncias.

NOTAS

(1) — Segundo Colbacchini e Albisetti, a lenda de Meriri Poro “é muito im-
portante porque acena a divisao da tribo nas duas sessoes dos TUGAREGE e dos
EXERAE e a pratica daquela rigorosa exogamia entre duas sessdes que até hoje
esti em uso. Nao se deve acreditar porém que esta lenda conte o primeiro nascer
das duas sessoes, porque JOKURUGWA nao fez sendo restabelecer as duas sessdes
desaparecidas por causa do cataclisma. Assim também a instituicio dos 8 clas
e do matriarcado que lhes esta anexo, sao muito anteriores; por esse motivo JO-
KURUGWA pos suas filhas e seus filhos TUGAREGE e EXERAEF, primeiros
estipites dos clas novamente restabelecidos” (Colbacchini e Albsetti 1942: 201).

(2) — “Soubemos que, em tempos remotos, houve uma guerra entre as
duas partes da tribo. Muitos pereceram naquelas lutas intestinas. Um dos chefes,
dencminado depois Mamuiauguexeba, “matador”, indignou-se porque seus suditos
nao o atendiam e continuavam lutando entre si. Armou-se de um arco ornado
com tiras de pele de onga, seu ascendente mais remoto, ¢ se pds a flechar os
indios que estavam em brigas, matando muitos de ambas as partes. Os restantes
fizeram paz entre si e continuaram a viver amigavelmente no mesmo povoado. ..
Trata-se talvez de um primitivo episédio da histéria dos gémeos miticos, no qual
teria havido uma substituigao do nome do herdi que, como acabamos de ver,
considera a onga o seu ascendente mais remoto” (Schaden 1959: 99).

(3) — “Frequentes e enormes Sao OS anacronismos que nao permitem esta-
belecer uma 1dade relativa aos fatos mitologicos descritos. Eis um anacronismo
tipico: a lenda de BAITAGOGO diz que realmente esse herdi criou a 4gua que
depois se povoou de peixes por meérito de BAIPORO... Ao contriario, o mito
de BAKORORO e ITUBORE supCe que ja existissem Os rios e o0s peixes; até
uma de suas empresas foi a de matar os peixes que devoravam os homens.
Entretanto a era de Baitagogo € evidentemente posterior a dos dois irmaos BA-
KORORO e ITUBORE, porque esses na lenda de BAITAGOGO sio lembrados
como antiquissimos herdis”, (Colbacchini e Albisetti 1942: 117).

(4) — Segundo a interpretagao de Zerries o espirito aije, monstro aquditico,
associado aos zunidores dos fortes Tugarege, possuia um significado diferente antes
de sua associagdo com o culto dos mortos, de origem Geé. Representava antes,
como no caso Xerente, uma entidade sobrenatural (provavelmente um “senhor dos
animais”) ligada a cacga. (Zerries 1953: 300-301).

(5) — Segundo a versao do mito dos Bakororo-doge na EBII, as causae
mortis dos Bororo (meri bope, maereboe, adugo, aigo, aipobureu, awagu, etdri,
ikuru, ewo, atuge, ore, apckura, pobogoreu, kaiamo, maregedu) falam de inimigos,
cobras, felinos , insetos associados a um mundo distante dos Bororo. Diferem de
outros seres (Kidoe, Pawoe, Bace Koguio, Aroe Eceba) que acabaram sendo do-
minados pelos Bakororo-doge, em especial, Marugodo, o ser maléfico que Ilhes
matou a mae, transformando-se em belas pinturas corporais, viseiras, pregos de
penas, etc., enfeitando os irmaos. Tais seres (aroe) acabaram sendo incorporados
e domesticados pelos irmaos, no que diferem dos bope incontrolaveis (EBII: 216).

(6) — O tuamulo, feito no centro da praga, ¢ o refeitério do bope, que vem
comer o cadaver debaixo da terra. Talvez seja possivel sugerir a associacio entre
O bope com um out-group distante, além do territério Bororo, inimigos tais como
0s kaiamo-doge que comem a distAncia as almas dos Bororo, repasto que se con-
suma por ocasiao de ataques. Por ocasiao da presenca de um morto na aldeia,
devidamente enterrado na praga, ¢ como se os maléficos inimigos bope estivessem,



.....

Etno-historia Bororo 33

debgixq c}a terra, realizando a sua refei¢do antropofagica. Haveria pois um ritual
canibalistico na praga semelhante aquele, realizado por homens, entre os Tupi-
nambé_(Métraux 1970). Ja os Bororo homens, em vez de comerem a carne dos
seus .immlgos, ingerem-na depois de transformagda em animais, peixes, frutos, etc.,
que 1ntegram o rol dos totens cldanicos. O canibalismo propriamente dito é fcito
pela Onga, sucedaneo do morto, que vai tirar sua desforra ingerindo algum animal
sucedaneo do seu ‘“‘inimigo”.

(7) — Infelizmente nao dispomos de informacoes suficientes para aprofundar
a questao embora novas investigacoes de campo, principalmente sobre o cultivo
tradicional do milho, permitem sugerir algumas pistas. No passado, associado a
estacdo seca e a iniciagcao dos Ipare (solteiros, talvez “guerreiros”), parece ter havido
um ciclo cerimonial em que os astros e as constelacOes assumiam grande importancia.
Sabemos também que, como o ressalta Schaden, os rapazes olham para o alto
quando recebem o ba (estojo peniano) e a nominagdo das criangas se faz com
o levantar do sol. Além disso, o bari também olha para o alto ao invocar o bope
para 0s exorcismos € o sol € importante para ritmar a sequéncia dos cantos e
dancas funerarios.

(8) — Os nomes de caca de morte sao sempre derivados de algum acon-
tecimento notério durante a caca ou obtencao de uma onga, seguido dos sulixos
UO (para o pai ritual), CE (para a mae ritual), EPA (para o cagador) e o prefi-
xo0 AROE (para o morto). (Viertler 1976: 60-61).

(9) — “Os indios portanto supde que o aroe kodu seja sempre prenuncio de
mortes e desgracas e imaginam que um bope, espirito malfazejo causador do aerolito
va de antemao a aldeia de suas futuras vitimas para leva-las juntamente com OS
objetos que seriam incinerados nos funerais. Estes s@o simbolicamente queimados
durante o fendmeno luminoso, enquanto a alma volta, também alegoricamente,
para a terra esperando, sem saber, o dia da morte que serd justamente O castigo
anunciado pelo bope com o aparecimento do aroe kodu” (EBI: 168-169).

(10) — Também ndo é fortuita a relagdo entre os Aroroe, o cla do primeiro
Baadojeba Baitagogo, e a introducdo do kogu (cinto feminino) entre os Bororo
(cf. EBI: 315), visando controlar a vida sexual das mulheres da aldeia. Segundo
a Nota 22 (EBII: 125), Baitagogo, ao apoderar-se do espirito aije (espirito do
zunidor), apodera-se, ao outorgar a todos os clis da metade Ecerae o direito de
representacido dos aije-doge aroe, do direito de casar com todos eles. Em outro
mito, o da Pescaria das Mulheres (cf. EBII: 913 Nota 6), Baitagogo aparece sob
a forma de Homem-Ariranha (Ipie), ser pescador, que, com seus suditos, €
massacrado pelos maridos das mulheres que com eles mantém relagoes sexuais.
Acaba por sobrar apenas uma unica ariranha (provavelmente simbolizando as
relacOes sexuais extramatrimoniais). De qualquer modo, a tendéncia dos Ipie &
apoderar-se das mulheres dos Bororo. O termo Bakora (ligado a Bakororo) signi-
fica poliginia que, desta perspectiva associa-s€ apenas aos chefes representantes
dos Bakororo-doge, nunca aos baire ou aos aroe etawara arege (EBI: 206).

(11) — A realizacio dos funerais Bororo envolve a presenca obrigatoria dos
membros do cli enlutado espalhados, como os parentes de Nonogo Pori, por di-
versas aldeias amigas. Nestas ocasides sao feitas cacadas, pescarias € realizadas
as cerimoOnias de representagcdo dos ancestrais clanicos. : :

(12) Segundo Firth, a relagdo entre mitos e acontecimentos historicos seria
menos variavel com relacdo a acontecimentos mais recentes enquanto O passado
remoto é mais sujeito a interpretacdes discrepantes. No caso Bororo, segundo a
mesma idéia, o passado remoto corresponderia ao estagio da guerra, da nao-troca,
enquanto o passado menos remoto seria representado pelos mitos que falam das
descobertas dos “aroe”, primazias clinicas e privilégios que nao permitem duvidas
ou polémicas. .

(13) — “Os kaiamodogue s3ao uma tribo cuja lingua os bororo 1gnoram...
provavelmente correspondem aos Chavantes ou Acua; talvez pertenga a grande




24 Renate B. Viertler

familia Caiapos. Entre as duas tribos ha 6dio inextinguivel... pela tradicio sabem
que os antepassados remotos conheciam outras tribos indigenas como os Baruidogue
e 0s Barugiraddudogue, os quais viviam em cavernas ou antros de pedra. Os
bororo apelidavam esses primevos de Toritaddaugue (os que moram dentro da
pedra), trogloditas” (Colbacchini e Albisetti 1942: 150).

(14) — Segundo Hugo Airugodo, os Koroge inserem-se como subgrupo dos
Paiwoe, cli Tuegareee, o que permite inferir que os Bororo de antigamente tinham
o costume de perfurar e nominar filhos homens de mulheres Koroge. Segundo o
mito da luta de Birimodo e Aroia Kurireu contra os Kaiamo-doge, também prati-
cavam o rapto de inimigos, posteriormente nominados aos pares (um homem e
uma mulher), e absorvidos como conjuges.

(15) — O sangue de Butoriku, o monstro habitante das pedras, fecunda a
mae humana de Jure, sucuri, espécie clanica dos Kie. Butoriku possui, junto a sua
caverna, um colar do tipo “meriri” (pertencente a membros do cla Paiwoe, da
metade Tugarege), sendo morto e esquartejado por Pari Jura, que vinga uma
mulher morta. Butoriku é um dos “habitantes das pedras” — Toritadauge, expres-
sio utilizada pelos Bororo parafalar de areas tradiciona'mente ocupadas pelos Paiwoe
e pelos Bokodori (cf. Notas de campo do Projeto Arqueoldgico e Etnoarqueologico
da bacia do S. Lourenco, Tadarimana, 1984). Tudo leva a crer que a luta contra
Butoriku tenha sido uma vinganca contra um inimigo (talvez habitante de abrigos
de pedra, existentes na area Bororo) que fincava, perto dela, os troféus de guerra,
no caso um colar “meriri” de uma mulher Paiwoeda, talvez consumida canibalisti-
camente, segundo o sugere o nome Kie Marege Ekojeba (devorador de Bororo) .
A associacio entre “inimigo” e Butoriku, pai de Jure, a sucuri, espécie clanica
dos Kie lembra a idéia da cobra perigosa da mitologia Carib das Guianas, cujos
pedacos putrefatos originaram os cruéis inimigos. As mulheres envolvidas pelo
mito de Butoriku e o de Jure sio Bokodori e Paiwoe, esposas e maes de cruéis
inimigos mortos. Das cinzas de Jure surgem plantas uteis (urucu, algodao) que
passaram a ser difundidas para todos, embora constituam primazias Bokodori e
Paiwoe.

(16) — Este privilégio cabe a todos os clas Ecerae que podem usar O nome
Bakororo, no caso, representantes dos Baadojebage Cobugiwuge, Baadojebage Cebe-
oiwuge e Kie. Boroge ao se ver ameagado por Adugo (Onga), oferece-lhe sua
filha para esposa, instaurando-se a paz. Neste caso, o tributo € representado por
uma mulher. No mitoe, a sua filha bem como a sua prdpria esposa pertencem ao
cld Badojeba Cobugiwu, portanto, um dos Bakororo-doge Ecerae, o que permite
inferir que o “caminho” das penas do gavido real, devidas como tributo aos vence-
dores Ecerae, é o mesmo que preside a distribuicio das mulheres para os vencidos.
Trata-se portanto de uma troca assimétrica entre vencedores e vencidos, os pri-
meiros dando esposas, os ultimos, tributos em matéria primas e outros privilégios
materiais. Esta troca é geralmente designada como “akiro”.

(17) — Talvez seja possivel interpretar este “exterminio”, aléem do seu sentido
mais literal de “massacre” como significando morte social, ou, esquecimento porI
parte dos sobreviventes. Desta perspectiva, a “ressurreicao” dos mortos feita
por Meri equivaleria a prestacio de servicos funerarios por substitutos (aroe mai-
wuge, iadu-mage) que fazem aparecer os seus respectivos substituidos (mortos —

aroe) por dancas, cacadas e pescarias coletivas.
(18) — O instrumento para a perfuracio — baragara — também constitul

uma arma. Aparece no mito dos Bakororo-doge, equivalendo, de certa forma,
as garras do aroe eceba (gavido real). No caso da caga do aroe eceba, o irmao
menor protege-se por meio de um cordel de cabelos humanos (ao pega) para atraif,
sobre a sua cabeca, o perigoso monstro que, enroscando-se nele com as garras

¢ mcrto a cacetadas pelo irmao mais velho.
(19) — Para os Bororo, a estética humana inclui a depilagdo dos pelos

faciais e corporais visando a aplicagio de pinturas a base de urucu, carvao, taba-



Etno-historia Bororo 35

tinga e genipapo, complementada pelo uso de colares, cintos, amarraduras e en-
feites plumarios em orificios culturalmente produzidos. Completam esta estética
diversas modalidades de penteados expressando “estados” como o luto, a procriagio,
a guerra, etc.

(20) — Os mitos revelam relagdes positivas entre Ego feminino e seu edoga
(cf. mito de Araruga Paru) ou Ego masculino e sua arugo (cf. mito de Kuieje
Kuri), o que lembra as praticas de nominacdo Krikati tal como foram apresentadas
por Lave. Do ponto de vista sociologicol, sio evidentes as relagoes de protecao
que um homem dispensa a filha do irmdo, sua irago (nominada, “filha de cl3”
no dizer de Hugo Airugodo — C. Grande 1970), que sempre recorre a ele ou
ao seu irmao maior em caso de necessidade (cf. Viertler 1982). Arugo, irma do pai,
assiste Uce (dele a mae) durante o parto. E a ela que Ego deve a vida quando
esta nao lhe for tirada por algum sonho mau tido pelos genitores. Portanto, Uo
e Uce (pa1 e mae) podem matar Ego, enquanto feto, por meio de remédios ou
praticas abortivas. Depois do parto podem também mata-lo por conduta alimentar
e sexual inapropriada (cf. Viertler 1976). Também nos mitos ,as relacdoes de
Ego masculino e seus pais sdao tensas: no mito da Subida dos Mocos, a mae
chega a espancar o fitho, no mito de Toribugu, o pai quer mata-lo. Em suma?,
para Ego, os nominadores “edoga/arugo” representam relacionamentos de protecao,
menos tensos do ponto de vista corporal e mental do que os com 0s seus pais.

(21) — Segundo a versao de Baldus, a mae, uma mulher Baadojebado Cobu-
eiwudo, ¢ morta pela sogra. O termo de parentesco “arugo” (sogra, tia paterna),
em especial sua forma prefixada “imarugo” (minha sogra) talvez tenha alguma
iigagao com Marugodo (sendo o “do” o sufixo de “fazer” — portanto, “fazer
sogra”), uma larva ou ser maléfico, que faz a mulher desobedecer as ordens do
marido para morrer. Também a mulher de Baitacoco, uma mulher Bokodori Ece-
raedo, € estrangulada pelo marido pelo fato de cometer adultério.

(22) — Trata-se de armas feitas de madeiras duras, cordas de cipds, furadores
utilizados fora da aldeia, contra os inimigos; e de instrumentos musicais de sopro
tals como o ika, o pana, os powari aroe e flautas de taquara, usados na aldeia em
diversos momentos do funeral. O ika, instrumento de sopro do herdi Bakororo,
constitui uma espécie clanica dos Bokodori Ecerae, no mito, “esposas’ e “filhqs”
de Baitagogo. Em outras palavras, apds a morte de Baitagogo, sao 0s seus afmg
Bokodori (pois Baitagogo, pelo fato de ter duas esposas Bokodori, ainda possui
uma apoOs eliminar a adultera) que lavam os seus ossos e que lhe fornecem um
iadu (um substituto que vai elimina-lo), Ecogo que vinga, pela morte do “par
Baitagogo, a morte da sua ‘“mae”. A vendetta se consuma pelo fato de fazer
brotar um enorme jatobazeiro no ombro de Baitagogo que por isso deve abandonar
a aldeia e entrar nas aguas. Por outro lado, existe uma relagao especial entre
o toque do ika e os homens Bokodori Ecerae, “filhos” de Baitagogo, que acabaram
por eliminar o perigoso “pai” matricida. | :

(23) Nao ha alusio aqui, como acontece em outras areas culturals_ tals
como o Alto Xingu, a criagio dos gémeos dentro da agua. Contudo, a associagao
entre arce (almas dos mortos) e a agua preconizada por Crocker, pode}rla permitir
tal interpretagdo, o que seria corroborado pelo fato de Baitagogo, apOs a morte,
ter voltado as aguas sob a forma de um chefe de HomensAriranhas para a realizagao
de pescarias em nome das almas; pelo fato de haver o sepultameqto dos cestos
funerarios sob as aguas de lagoas, lugares associados ao aije, O perigoso mOonstro
aquatico; pelo fato de ocorrerem constantes “banhos” dos dangarigos'e. gio cadaver
durante os funerais, cuja visao € terminantemente proibida aos nao iniciados.

(24) — O cordel de cabelos humanos fabricado com as mechas de cabelo
arrancadas principalmente pelas mulheres enlutadas, talvez possam representar um
sucedaneo das imensas cordas de algoddao e embira fabricadas pelos T.u.pmamba,
destinadas ao aprisionamento dos inimigos depois cerimonialmente sacrificados e

consumidos em refeicOes antropofagicas.




36 Renate B. Viertler

(25) — As armas do finado sao providenciadas pelo “pai” ritual, incumbido,
enquanto cunhadd, de fabricar as armas do grupo dos enlutados por ordem dos
irmaos de sua esposa, os donos do morto (aroe).

(26) — Lingiiisticamente, tal concepcdo de primazia € expressa da seguinte

forma, imi-re-itanagodu mode ;i rugadu (eu minha posse terei ele mesmo i.e.
este sera meu). (EBI: 104-105).

(27) — Segundo a Enciclopédia Bororo, Bakororo é propriedade dos Aroroe,
cla de Baitagogo (EBI: 106). O termo anagodu expressa a propriedade do espirito,
pois esta se manifesta, entre outras coisas, no direito que tém os membros do
cla possuidor em inspirar nele os antroponimos dados aos jovens. Assim, 0 nome
Bakororo (Baitagogo depois que morreu) constitui um nome do tipo Ie pertencente
aos Aroroe Cobugiwuge bem como o nome Bakororo Atugo (listras de Bakororo)
ou Bakororo Ikare (arco de Bakororo). Desta perspectiva nio ha contradicio
entre o fato de Baitagogo ter cedido os seus poderes e o de ter reiterado a posse
do cargo de chefe da aldeia, cargo este associado ao espirito Bakororo.

(28) — Nos mitos sao frequentes passagens aludindo a origem do patrimdnio
clanico de aroe num ambiente de tensio:

o “filho” (membro do grupo dos doadores) falando:
i iorudu-re aro’ei mdre in-ai-re i-orudu-re aro’ei...” (EBII: 934)
(eu visao tive espiritos mas mim a. minha visao tive (dos) espiritos eles)
Esta afirmacao origina-se das leis clanicas que dao ao descobridor de
algum ser o direito de posse (EBII p. 935 nota 7).
o “pai” (membro do gruno dos receptores) respondendo:
““Boro, boro, in-ai-re a-erudu-re aro-ei. dukodi-re i-wororo
(Nao, ndo. mim para tua visiao tiveste dos espiritos, por isso eu
representacao)
mode e’bho ak-di” (EBII: 968)
(darei eles com ti a)
Cf. Nota 43 “Dar-te-ei a representacao deles, i.e. Dar-te-ei o direito de
fazer uma representacio em honra desses espiritos”.

(29) — A realizacao de dancas funerarias € acomvanhada dos maiores cui-
dados por parte dos homens, que passam “remédios” para defender-se dos aroe
(simbolizados pelos adornos de penas) por meio de ninturas. Também os petre-
chos cerimoniais (bastdes, cacetes, bandeias, instrumentos musicais) devem ser
manejados cuidadosamente, qualquer descuido envolve um mau agouro para o des-
cuidado. Também as mulheres e criancas sao afastadas em diversos momentos do
funeral. quando sdo imvedidas de olharem principalmente os banhos feitos sobre
o timulo e a cerimdnia do zunidor.

(30) — O didlogo do aroe maiwu (morto recente) com o0s seus parentes
ocorre por ocasido da construcio de um tabernaculo dentro da choupana central,
quanrdo um homem iniciado como aroe etawara are (conhecedor dos caminhos da
alma) “recebe” a alma que passa a conversar com O0S parentes,

(31) — Os animais domésticos vivem dentro das chounmanas dos seus donos.
Os artefatos ligados ao culto dos aroe sao cuidadosamente guardados nas choupanas
das mulheres do cld dentro de cestos (as cabacinhas mortuarias) e estojos (para
guardar penas e enfeites preciosos) pendurados abaixo do teto, lugar frequentado
pelas araras da casa. O mito de Macurereu relata a profanacdo de uma “cabega”
(cabacinha de um morto) que caido no chdo da choupana acabou virando o peri-
goso espirito Imedu (cf. EBII: 709 mito das Pombas) .

(32) — O exemplo mais claro para compreender o totem “abrigo”, é repre-
sentado pelo mito de Ipare Eceba que designa para abrico temporario dos mortos
do seu cla. o socd. Segundo Hueo Airncodo. a invencdo dos nomes das cerimoOnias
constitui uma criacdo dos chefes do cla: “Ai nos enfeitou ele assim e depois
falemo: ‘Como é que nds vai chamar ele? ‘Socé!” Ai fica bom” (C. Grande 1970).



Etno-historia Bororo 37

(33) — Os aroe incluem as mortes acarretadas por guerras e as aliangas inter-
clanicas entre os doadores e receptores de enfeites plumarios e de estojos penianos
(ba). Segundo a versao de Rondon, o chefe Jerigi Otojiwu foi ajudado por seus
torubadarege (doadores e receptores de estojos penianos) para derrotar os Koroge,
depois pacificados. Nas guerras havia também a solidariedade entre “irmios de
metade” (cf. mito da luta de Birimodo e Arola Kurireu contra os Kaiamo-doge),
0 que tambeém se expressa pelo mito de Meri e Ari, dois irmados cldnicos, pois
o primeiro vinga o segundo. Segundo os dados apresentados tudo indica que a
alianga politica dentro das metades tenha se consolidado antes da instauracio
da paz entre os chefes maximos das duas metades, o que redundou na consolidacio
progressiva de um sistema de troca de cOnjuges e de aroe.

(34) — Ser *“dono da noite” significa ter o poder de interpretar os sonhos
¢ demais fenOmenos celestes noturnos e diurnos, coisa sempre feita pelos baire.
As vésperas do parto de uma crianca, se os genitores nzo ficam em vigilia, podem
ter sonhos maus que acarretam o sufocamento do recém-nascido. A benevoléncia
do bari para com os pais depende da conduta desenvolvida pelos genitores que
devem respeita-lo e acatar as suas recomendacgOes para proteger a prole. Um
modo de propiciar a boa vontade do bari ¢ agrada-lo com belos presentes.

(35) — Alguns elementos permitem associar o culto do bope e a ordem
social hierarquica aos representantes do cld dos Kie. Primeiro, porque é o
Kiedo Marege FEkojeba o responsavel pela trucidagio dos Marege, indios nao
Bororo que nao exorcizavam os alimentos. Na cerimOnia de imposicao do estojo
peniano existe a participagdo dos baire que levantam para o alto um estojo peniano
preto, do cla Kie que, segundo informacdes do bari Cirilo, tinham suas aldeias
bem ao sul do territério Bororo, o que poderia explicar possiveis influéncias do
Pantanal (também conforme Dietschey 1958).

(36) Um dos chefes Uwaboreu ensinou a outro técnicas mais aprimoradas
de pesca que o segundo Uwaboreu desconhecia. Também Baitagogo sofistica a
viseira que seu irmdo Paiwoe havia feito, nio de penas de japu, mas de asas de
segmentos de taquari. (EBII: 519).

(37) — Segundo Hugo Airugodo, os donos dos Meri-doge sao muito “mar-
rudo”, e, amarram de modo violento os enfeites nos dancarinos, ¢ que evidencia
tensao entre donos e representantes dos aroe, membros de metades diversas. A
propria mitologia, como se viu atras, ressalta o antagonismo entre as metades du-
rante as trocas de aroe nos funerais.

BIBLIOGRAFIA

AGOSTINHO, P. Kwarip. Mito e Rito no Alto Xingu. E.P.U. e EDUSP, Sao
Paulo, 1974.

ALBISETTI, C. E. ¢ VENTURELLI, A. J. Enciclopédia Bororo I. Museu Regio-

nal Dom Bosco, Campo Grande. (EBI), 1962.

. Enciclopédia Bororo II. Museu Regional Dom Bosco, Campo Grande.

(EBII), 1969.

BALDUS, H. Ensaios de Etnologia Brasileira. Biblioteca Pedagbgica Brasileira,
vol. 101, Companhia Editora Nacional, Sdao Paulo, 1937.

COELHO, V. P. Informacbes sobre um instrumento de sopro dos indios Waura.
ms., 1984.

COLBACCHINI, A. e ALBISETTI, C. E. Os Bororo Orientais Orarimogodogue
do Planalto Oriental de Mato Grosso. Cia. Editora Nacional, Brasiliana,

Série Grande Formato IV, Sao Paulo, 1942.




38 Renate B. Viertler

CROCKER, J. C. The Social Organization of the FEastern Bororo, Unpublished
Ph. D. Dissertation, Harvard University, 1967.

. “Reciprocidade e Hierarquia entre os Bororo Orientais”, In Schaden,
E. (ed.) Leituras de Etnologia Brasileira, parte III, p. 164-185. C(ia.
Editora Nacional, S. Paulo, 1976.

DIETSCHY, H. “Amazonas-Indianer. Umwelt, Bevolkerungsdichte und Gesellschafts
form im Amazonasgebiet (Eine Notiz uber diec Karaja-Indianer). Korres-
pondenzblatt, Geographisch-ethnologische Gesellschaft, 8. Jahrgang, Hefte
1/2, Basel, 1958.

DORTA, S. F. “O Pariko na narrativa de Ukewai”. Publicacoes do Museu Muni-
cipal de Paulinia, n® 13, agosto, Paulinia (mimeogr.), 1980.

FIRTH, R. “Oral Tradition in Relation tc Social Status”, In Georges, R. A. (ed.).
Studies on Mythology, p. 168-183, The Dorsey Press, Illinois, 1968.

LEACH, E. “Myth as Justification for Faction and Social Change”. In Georges,
R. A. (ed.) Studies on Mythology, p. 184-198, The Dorsey Press, Illi-
nois, 1968.

LEVI-STRAUSS, C. “A Gesta de Asdiwal”. In Mito e Linguagem Social. (Ensaios
de Antropologia Estrutural), p. 13-51, Comunicacao 1, Tempo Brasileiro,
Rio de Janeiro, 1970.

MELATTI, J. C. “O Mito e o Xama”. In Mito e Linguagem Social. (Ensaios de
Antropologia Estrutural), p. 65-74, Comunicacao 1, Tempo Brasileiro,
Rio de Janeiro, 1970.

METRAUX, A. A Religiao dos Tupinambds e Suas Relacoes com a das Demais
Tribos Tupi-Guaranis. Basiliana, volume 267, Cia. Editora Nacional e
EDUSP, S. Paulo, 1979.

MUCCILLO, R. M. Adugo — Boe E — Mori. Alguns Aspectos Etnogrdficos da
Caca da Onga entre os Bororo de Mato Grosso. Tese de Mestrado iné-
dita, USP, Sao Paulo, 1983.

MUNZEL, M. Medizinmannwesen und Geistervorstellungen bei den Kamayurd (Alto
Xingu-Brasilien) Franz Steiner Verlag, GMBH, Wiesbaden, 1971.

SCHADEN, E. A Mitologia Heroica de Tribos Indigenas do Brasil. Ensaio Etno-
Sociolégico. Ministério da Educagdo e Cultura. Servico de Documentacio.
Rio de Janeiro, 1959.

VIERTLER, R. B. As Aldeias Bororo. Alguns Aspectos de Sua Organizacio So-

cial. Cole¢cao do Museu Paulista, Série de Etnologia, 2, Fundo de Pesquisas

do Museu Paulista da USP, Sao Paulo, 1976.

. Aroe J'Aro. Implicagbes Adaptativas das Crencas e Prdticas Funerdrias

dos Bororo do Brasil Central. Tese de Livre Docéncia Inédita, USP, Sio

Paulo, 1982.

WUST, I., SERPA, P. M. N. e VIERTLER, R. B. Notas de Campo e relatérios
a FAPESP do “Projeto Arqueoldgico e Etnoarqueoldgico da bacia do
rio Sao Lourengo, MT”. Sio Paulo-Goiania, 1983.

ZERRIES, O. “The Bull roarer among South American Indians”. Revista do Mu-
seu Paulista. N. S., VII, p. 275-310, Sao Paulo, 1953.




QUADRO DE CORRELACOES ENTRE MITOS, RITO FUNERARIO E DADOS DA HISTORIA CULTURAL

Dados referentes a eventuals processos
Periodos historicos a serem confirmados p/pes-
quisa

Tempo Mitico Tempo Ritual Espécies Clanicas {Designacdes de Pa-
rentesco

Interpretagao de Verbalizagoes de
Zerries Cirilo
Pré-Forma- | Ecerae - ondas migratorias “pais”, “maes” e “fi-
tivo (agricultores) - aldeias e zonas de | isolamento . luto intensivo insetos lhos” naturais
exploracao excl. ajguerras - enterro primario | (menos valorizados) (bioldgicos)
cada cla auséncia de troca ‘
e l— fie RN A
invasio e congquista inicio das trocas
Formativo |da area ocupada pe- - descoberta dos a-!- escolha do “nominadores”
los Ecerae pelos Tu- roe I aroe maiwli - animais e aves u- | “pais”, “maes” e “fi-
carege - distribuicao do ali- teis de grande por-{lhos” rituais
| mento do bope: | te (muito valori- (culturais)
. BOE/MAREGE Zad?s.) Lt
' - chefes antigos me- |- dangas com folhas - €SPECIES cerimont-
nores ais
chefes antigos TU- - dancas com penas
GAREGE:
Baitagogo | - enterro secundario |
Boroge
dio o poder aos
retomada do poder |- aldeias abertas a| ECERAE
pelos ECERAE ap0s| todos os clas com Bakorokudu - oferta do mori e “nominagdo de on-
Consolidacdo |a derrota dos TU-| a pacificagdo i1n- Alkaruio Bokodori} liberacdo do luto cas mortas”
GAREGE terna definitiva fei-
ta por Akaruio
Bokodori |

|

| —_—__—____—______________________________







A MALOCA MARUBO: ORGANIZACAO DO ESPACO *

Delvair Montagner Melatti

Julio Cezar Melatti
(Departamento de Antropologia, Universidade de Brasilia)

A ESTRUTURA DA EDIFICACAO

Maloca, cupixau ou cocameira sdo os nomes que os habitantes dos
municipios amazonenses de Benjamim Constant e Atalaia do Norte dao
as grandes construcoes alongadas, cobertas de palha da cumeeira ao chao,
em que vivem os membros das tribos indigenas da bacia do Javari. Os
Marabo, que falam uma lingua da familia Pano e constituem uma dessas
tribos, chamam a essas construcdes de shovo®.

Cada maloca ou shovo dos Martbo abriga um grupo doméstico. Em

certos casos, a maloca estd tao longe de outras que o grupo doméstico
vem a ser também um grupo local. Em outros, a maloca tem uma ou
mais vizinhas, com intenso contato diario entre seus moradores, todas cons-

tituindo, provavelmente, um dunico grupo local.

(*) — Comunicag¢ao apresentada na mesa redonda — “Significagdo da Cul-
tura Material e das Expressdes Artisticas”, sob a coordenagdo geral de Maria
Heloisa Fénelon Costa e a presidéncia do saudoso Aloisio Magalhaes, incluida na
programac¢ao da XII Reunido Brasileira de Antropologia, realizada no Rio de
Janeiro, em julho de 1980. O texto que ora se publica sofreu poucas modificagoes.
Agradecemos ao desenhista Magno Ernesto Cavalcante, do Instituto de Ciénc.ias
Humanas da Universidade de Brasilia, pelo tragado das plantas e da perspectiva

de maloca que acompanham o texto.
A pesquisa sobre os Martbo tem recebido o apoio do CNPq, FUNAI, MINTER

e UnB.

Revista de Antropologia, (29), 1986.



42 Delvair Montagner Melatti e Julio Cezar Melatti

As malocas variam em suas dimensOes: aquelas medidas por nds ti-
nham desde 9 até 31 metros de comprimento ¢ de 7 até 17 metros de
largura . O numero de seus moradores também ¢é varidvel; hid malocas
com menos de 10 e outras com mais de 40, mas a maioria delas
tem um numero que fica entre 20 e 30. Convém notar que alguns grupos
domésticos Marabo nao vivem em malocas, mas em casas sobre pilotis,

chamadas de “jiraus” no portugués regional e de tapo na lingua Maruibo.

A maloca se constroil geralmente no alto de uma colina. A alguns
metros da maloca, em torno do cimo da colina, se levantam jiraus (tapo),
isto €, casas sobre pilotis, que ndao servem de morada, mas apenas como
depdsitos e oficinas. Entre a maloca e esses jiraus, o terreno é capinado.
Os jiraus ficam justamente sobre a linha em que o topo quase horizontal
da colina acentua seu declive. Além dos jiraus, ficam a roca (ou as ro-
cas) mais antiga, plantadas logo apds a construcao da maloca (as rocas
mais recentes ficam mais longe). ApOs a roca, a floresta. A posicao

da maloca, por conseguinte, € centro de uma série de circulos irregulares:
patio externo, jiraus, roca, limites da floresta.

Embora seu tamanho seja variavel, as malocas sao construidas segundo
um modelo bastante rigido. A planta baixa da maloca é um poligono de
dez lados, sendo dois deles bem mais longos que os demais. As duas
Gnicas portas se abrem em angulos opostos da figura, nas extremidades
do comprimento da maloca. As pecas de madeira que constituem a es-
trutura da construcao se classificam segundo diferentes nomes. Assim,
quase todos os pilares da maloca se chamam nati. Os pilares que se
dispoem junto aos lados mais longos da maloca se chamam txivi tava
nati. Sao geralmente quatro de cada lado; as malocas muito grandes
tém cinco; as muito pequenas, trés. A cada fila de txibi tava nati corres-
ponde uma fila mais interior e paralela de pilares muito mais altos chama-
dos de kaya nati. Os pilares colocados junto aos angulos consecutivos
aqueles que correspondem a posicao das portas sao chamados de repa
nati. Somente os pilares das portas nao se denominam rnati, mas sim
koiti. As tercas, amarradas sobre encaixes feitos nos topos dos pilares,
recebem o nome de piské; aquelas que correspondem aos lados menores
da maloca sd@o mais especificamente chamadas de repd piské. Os caibros
ttm o nome de kano. Aqueles que formam as aguas-mestras se chamam
kaya kané. A cumeeira (maké), que numa maloca de tamanho médio
fica mais ou menos a oito metros do chao, se apdia no cruzamento das
extremidades superiores desses caibros; sao Os calbro que sustentam a
cumeeira e nio o contrario. Os caibros que fazem as aguas dos lados me-
nores da maloca sio chamados de repad kano e kano txipd. Os caibros
que descem na direcio das portas tém nomes especiais: os dois sobre os
quais se assenta cada dintel (vosekti, que ¢ também o nome da soleira)
se chamam vosekti and nechd; os trés que passam sobre cada dintel sao



Av ¥
iY

Maloca Maribo 43

os aresho. Os areshd que se apoiam no centro de cada dintel sio como
a continuacao, inclinada, da cumeeira. O curioso nessa disposicao é o fato
do dintel nao se assentar diretamente sobre os pilares que fazem as om-
breiras (koiti). Paus finos fincados no chdo, no sentido vertical, tocam
suas extremidades superiores nas inferiores dos caibros, formando a es-
trutura das paredes da maloca, que tém cerca de um metro de altura:
esses paus sao chamados poski. Desse modo a maloca nao tem beiral,
uma vez que as pontas dos caibros ficam no seu interior. Os caibros
sao amarrados as tercas com cipd, num laco chamado nai madtsiska, isto
é, “unha de preguica’, pois se parece com as duas unhas desse animal.
Junto as portas as amarracoes dos caibros que suportam os dintéis ou
neles se apoiam se fazem em desenhos losangulares (txitxa shamakd).
Toda essa estrutura € coberta com alguns milhares de folhas de jarina.
Em ambas as portas, desde o dintel até as pontas inferiores dos caibros
que passam sobre ele, ha uma parte flexivel da cobertura, chamada yotd
shetd, que ¢ levantada toda vez que se necessita de mais luz dentro
da maloca (a luz solar entra apenas pelas portas). A noite, as portas podem
ser fechadas com duas folhas de palmeira trancadas uma com a outra.

Os dois paus fincados no chao que impedem esse tapume de cair se chamam
tanoti mastate.

No interior da maloca, o quadrilatero central, limitado pelos pilares
mais altos (kava nati) recebe o nome de kaya naki. Ao longo dos lados
maiores desse grande quadrilatero ha quadrilateros menores, laterais, limi-
tados, cada um, por dois pilares altos (kaya nati), dois pilares baixos
(txivi tava nati) e a parede da maloca; esses quadrilateros se chamam
kaya chané. Os recantos formados pelos lados menores da maloca recebem
o nome de repa. Quem entra por uma das portas, passa entre dois bancos
compridos, paralelos, cada um feito com duas secOes longitudinais de um
tronco. Esses bancos se chamam kena. O espaco de chao entre os dois
é o0 kendsheshd. Atras de um desses bancos, amarrado com cipds a dois
paus fincados no solo e ligados a um dos caibros da cobertura, fica um
trocano (ako). Ha malocas que dispdem de dois trocanos, um atras de
cada banco. O pétio externo, ao redor da maloca, apresenta quatro partes:
aquelas que se extendem diante das portas sao chamados ekofe; as que
se dispdoem ao longo das duas paredes mais compridas da maloca se

denominam txipa tava.

A PROJECAO ESPACIAL DO CONTATO INTERETNICO

Uma das coisas que mais chama a atencao numa maloca € o contraste
que ela estabelece com as construcdes que a envolvem, a comegar pelo
préprio estilo. A maloca é uma edificacdo nitidamente indigena. Foi ©



44 Delvair Montagner Melatti e Julio Cezar Melatti

her6i mitico Vimi Peya que aprendeu a fazer maloca (shovo) com mora-
dores do fundo das dguas; antes disso, os Martibo sé sabiam fazer tapiris.
O mesmo herdi eninou diferentes maneiras de dispor as folhas de jarina
na cobertura, produzindo desenhos distintos, cada um com um nome e
quase sempre associado a uma determinada unidade matrilinear ou a uma
das duas categorias (que congregam geracdes alternadas) que a compoem.
Por sua vez, os jiraus (fapo) constituem uma imitacdo da casa sobre pilotis
do caboclo amazdnico. Os pilotis nao sdo um recurso para escapar a alaga-
mentos, pois os Marabo vivem em 4rea de “‘terra firme” e além disso os
jiraus ficam junto ao cimo da colina. Mas, sem didvida, o chdo assoalhado
dessas edificacdes pelo menos serve para corrigir o declive do terreno.
Geralmente os pilotis verticais que suportam a cobertura ndo apoiam o
assoalho, que se assenta sobre pilotis inclinados, escorados nos primeiros.
Tanto o assoalho como as paredes sao de casca de tronco de paxitiba.
O assoalho quase sempre avanca algumas dezenas de centimetros para
fora, além das paredes. Nao raro esses edificios retangulares, de cober-
tura de palha, de duas ou quatro dguas, ttm uma ou mais divisdes internas
e janelas. Todos tém porta, sempre fechada a cadeado. Alcanca-se a por-
ta subindo-se por um pau inclinado com entalhes que fazem as vezes de
degraus. A lingua Maribo dispde de nomes para as partes do jirau, al-
guns dos quais sao os mesmos das partes correspondentes da maloca, co-
mo kano (caibro) ou nati (piloti que suporta a cobertura). Tapo é o nome
do assoalho e da edificacdo inteira.

Maloca e jiraus nao se distinguem apenas pela aparéncia, mas tam-
bém pelo uso. A maloca € o lugar onde se cozinha, onde se fazem as
refeicoes, onde se dorme, onde se recebem as visitas, onde se realizam
as sessOes xamanisticas € se entoam os canticos de curar, onde se guarda
o milho, onde as mulheres confeccionam redes, faixas tecidas e, sobretudo,
contas de caramujo. Os jiraus, por sua vez, sdao antes de tudo depdsitos.
Al se guardam armas de fogo, municdo, tecidos, roupas, cartilhas, panelas
de aluminio, ferramentas, sabdo, sal, maquina de costura, tigelinhas para
latex, pélas de borracha, cabo de aco para puxar cedro, couros de mara-
caja. Desde logo, podemos perceber que na maloca os Martbo desem-
penham atividades tradicionais, enquanto nos jiraus armazenam artigos
comprados dos brancos ou produzidos para lhes vender.

Mas a oposicao entre maloca e jirau nao é tao rigida. Embaixo dos
jiraus, as mulheres guardam um grande nimero de potes de varios ta-
manhos para cozinhar ou guardar 4gua, confeccionados segundo sua tira-
dicional técnica ceramista® . Nos jiraus podem sc abrigar visitas, quando
os lugares tradicionais para isso, os recantos da maloca denominados repa,
nao sao suficientes; neles também prefere dormir um ou outro rapaz, bem
como neles os casais vez por outra procuram momentos de privacidade.



\t

L oy
- ..‘

Maloca Marutbo 45

Para além dos jiraus fica a roca, 4rea ligada as atividades tradicionais,
uma vez que o cultivo Marabo se destina antes de tudo a propria sub-
sisténcia. Mais para longe ficam as dreas de caca, atividade que se des-
tina também a subsisténcia, mas que pode produzir couros para venda.
Também ai ficam as “colocagbes”, com suas “estradas” de seringa e para
rolar cedro, atividades obviamente relacionadas ao comércio com os bran-
COS.

Em suma, a oposicao entre atividades tradicionais € o intercAmbio
interétnico se projetaria no terreno segundo faixas alternadas: maloca e
roca estarlam associadas as primeiras, enquanto jiraus, “colocacdes”, ““es-
tradas”, ao ultimo.

HOMEM E MULHER

Cada familia elementar tem suas redes num kaya chané e dispOe seus
potes de agua bem como seu fogo de cozinha junto ao mesmo, perto de
um dos grandes pilares (kaya nati), na margem do kaya naqui. Por isso,
quem olha a maloca de fora nota que a palha da cobertura é mais escura
a partir de certa linha para cima, por causa da fumaca que se filtra pelas
folhas de jarina. As redes, na maioria de tucum, mas também de origem
industrial, estdo amarradas a vigas horizontais (teseque pavo), que fazem
os limites entre os kaya chané. No fundo de cada kaya chané, junto a pa-
rede da maloca, ficam algumas panelas e pratos de cerdmica, plastico
ou aluminio utilizados diariamente; os objetos menores ficam sobre uma
pequena prateleira. Entre as palhas da cobertura se colocam talheres,
fuso, algodao desfiado, ossos de animais, pentes, aspirador individual
de rapé e o vidro que o contém e outros pequenos objetos de uso pessoal.
Duas vezes ao dia o kaya chané é varrido e o lixo, carregado para fora
dentro de uma esteira, é atirado além do patio externo, préximo da roga.
No caso de familias poliginas, as esposas, cada qual ocupa com seus fi-
lhos um kaya chané distinto e, geralmente, ainda que sejam irmas (reais
ou classificatdrias), o que é mais freqiiente, ndao contiguo ao da co-esposa.
Devido as atividades culindrias, a mulher permanece mais tempo junto
a0 kaya chané do que o homem, o qual sé o procura para dormir, des-
cansar ou, quando afastado de seus companheiros, para comer com sua
esposa e filhos. No caso de homem com mais de uma esposa, ora esta
no compartimento de uma, ora no da outra, embora todos os seus filhos
pequenos, de qualquer de suas esposas, 0 acompanhem, seja para comer,
seja no final da tarde, para ouvi-lo cantar sentado na rede. ﬂE, pois, a
mulher a pessoa que estd mais fixada a determinado kaya chane.

As refeicoes, os homens as tomam sentados nos dois comprlglos ban-
cos (kend) paralelos junto a uma das portas. Cada homem vai buscar



46 Delvair Montagner Melatti e Julio Cezar Melatti

recipientes com alimentos preparados junto a sua esposa e os dispde no
chiao, no espaco entre os dois bancos. Ali, homens e meninos maiores
se servem de todos recipientes, indistintamente. Quando um dos reci-
pientes se esvazia, aquele que o trouxe leva-o para enché-lo novamente.
Finda a refeicao, cada um recolhe os recipientes que trouxe. Ja as mulheres
comem com seus filhos menores nos seus kava chané ou entao se sen-
tam em esteiras, fazendo um ou dois circulos, no centro do kaya naqui.
No inicio da noite, os homens de cerca de vinte e cinco anos ou mais
sentam-se no kend para participarem de uma sessao xXamanistica, ou sim-
plesmente para conversarem, tomando rapé. E ainda nesses bancos que
os homens, logo apds a colheita, amarram as espigas de milho em pe-
quenos feixes com ajuda da propria palha, para depositd-los num comprido
monte sobre um travessao (sheki paiti) amarrado a meia altura dos kaya
nati, de tal modo que a fumaca dos fogos de cozinha as protejam do
caruncho. Nao raro, o chefe do grupo doméstico e mais um ou outro
homem da casa tém suas redes nos repd que ficam por trds dos bancos
paralelos. Por outro lado, o comprido pilao em forma de cocho, onde
as mulheres esmagam grdaos ou polpa de diversos vegetais, localiza-se ge-
ralmente junto a um dos repd vizinhos a porta oposta.

Enfim, cremos poder afirmar que o grande quadrilatero central (kaya
naqui) e os compartimentos (kaya chané) que o ladeiam sao lugares mais
femininos, enquanto os bancos junto a uma das portas sao mais mascu-
linos. Do mesmo modo, os recantos (repd) junto a essa porta sao mais
masculinos, enquanto os vizinhos a porta oposta sdo mais femininos.

Se os compartimentos das familias elementares, dentro da maloca,
estdo associados as mulheres, os jiraus que ficam em torno dela parecem
ter um carater masculino,ainda que ndo muito marcado. Cada jirau per-
tence a um homem, ainda que suas esposas possam ter objetos guardados
dentro dele. Uma vez terminada a refeicdo matinal e retirando-se da ma-
loca seus habitantes, sobretudo os adultos do sexo masculino, para diver-
sas atividades, as mulheres que ficam se deslocam para junto das portas,
a fim de trabalharem em tarefas artesanais, como a confeccao de contas
de concha de caramujo (nobo), fios de tucum com que fazem redes, a
fiacdo de algoddo e tecelagem de saiotes, cintos e pulseiras. A elabora-
cao dos vasos de cerimica comeca dentro da maloca junto as portas, mas,
devido a necessidade de secagem e cozimento, termina no patio exter-
no. Cada porta da maloca é freqiientada habitualmente pelas mesmas
mulheres. Se o artesanato feminino se faz junto as portas da maloca
sobretudo no periodo compreendido entre as duas principais refeigdes
di4rias (a matinal, por volta das 7 horas e 30 minutos, € a vespertina,
apés o retorno dos homens de suas atividades externas, o que pode variar
das 14 as 18 horas), o artesanato masculino se realiza em local e periodos



i -~
(AR

Maloca Maruabo 47

diferentes. De fato, é mais comum se ver o homem confeccionar cestos,
flechas, lancas, bastdes de cavar, junto a seu jirau (tapo), seja na plata-
forma externa, junto a porta, seja no seu interior. Essas atividades sio desen-

volvidas mais freqiientemente enquanto espera a refeicio matinal ou apOs
a refeicao da tarde.

Certas atividades, como a elaboracao do rapé, pelos homens, ou o
preparo do entorpecente para peixes, pelas mulheres — e, quando em
grande quantidade, também pelos homens — se fazem quase sempre para
além da linha dos jiraus, em fapiris que nao raro ficam no caminho que
leva ao local de banho.

Ja as rocas sedistinguem por uma presenca mais constante da mu-
lher. E certo que os homens trabalham na derrubada e semeadura de
certos vegetais. Mas as mulheres € que as freqiientam quase todos os
dias para colher macaxeira e bananas. Além disso, a roca é dividida em
partes, cada uma atribuida a uma mulher. Geralmente as partes das filhas
ficam junto da parte da mae e sao vizinhas as rocas das esposas de um

mesmo marido.

Nas areas mais afastadas, ‘‘colocacoes” e suas ‘‘estradas’, armadi-
lhas para gatos maracajas, sao de propriedade masculina.

Em suma, com excecao da divisdao interna da maloca, parece haver
uma coincidéncia entre as faixas tradicionais e as femininas, de um lado,
e as faixas ligadas ao contato interétnico e masculinas, de outro.

PUBLICO E PRIVADO

O lugar de maior intimidade dentro da maloca é sem ddavida o dos
kaya chane, privativo dos membros da familia elementar. Em contraste,
as areas dos bancos (kend) paralelos, do grande quadrilatero central (ca-
ya naqui) € dos repd sao mais abertas aos de fora. Os visitantes jovens
e adultos do sexo masculino comem com os homens moradores da casa
sentados nos bancos paralelos; nessas ocasioes o chefe do grupo domés-
tico se mantém de pé e, com ajuda de um comprido bastao, afugenta os
cachorros que tentam se aproximar dos alimentos. As mulheres visitantes
e seus filhos menores comem com as moradoras da maloca sentadas no
grande quadrilatero central. Ai também a esposa do chefe do grupo do-
méstico, tal como o marido, afugenta os caes. Os moradores da casa,
nessas situacdes, se colocam como um grupo, diante dos visitantes, re-
presentado pelas deferéncias especiais do chefe do grupo doméstico ©
sua esposa. Os repd sao os locais de dormida para os visitantes.



48 Delvair Montagner Melatti e Julio Cezar Melatti

Os visitantes espirituais, que se manifestam sucessivamente pela pos-
sessao do corpo do xama, também parecem se limitar & Area junto aos
bancos paralelos. Ao lado da porta se pendura uma rede, onde o xama
incorpora cada espirito que chega. Um dos homens (de uns 25 anos para
cima) que estd sentado nos bancos oferece a0 xama — ou mais provavel-
mente ao espirito recém-chegado que neste se incorpora — rapé e aiau-
asca. As sessOes xamanisticas nao parecem ter uma finalidade utilitaria:
¢ mais uma comunhao com espiritos de um certo tipo — os yové —
que cantam ou dancam para os homens ou conversam com eles, utilizan-
do-se para isso do corpo do xama. E certo que alguns desses espiritos
curam doencas, mas talvez nao sejam a maioria: caso um deles se ma-
nifeste, os doentes sao trazidos aos bancos paralelos para serem tratados.
Em suma, nessas sessoes, que sao de interesse coletivo, os moradores
da maloca se apresentam como um todo, através de seus homens (alids,
comparecem a sessao, também, homens de malocas prdéximas), diante dos
espiritos. As mulheres e as criancas ouvem a manifestacao dos espiritos
deitadas nas redes dos kaya chane .

Entretanto, diferentemente do xamanismo, os cinticos de curar, que
ttm geralmente por finalidade o bem estar individual, os cantores os en-
toam sentados em banquinhos em torno da rede do enfermo, que repousa
em seu kaya chane. Alguns desses homens podem ser de malocas distantes,
vindos especialmente para cuidar de casos de enfermidades mais sérios
ou prolongados. Por outro lado, os canticos sobre um mingau, destinado
ao consumo de todos os moradores da maloca ou de um enfermo ausente,
sao cantados nos bancos paralelos.

Atréds de um dos bancos paralelos estd dependurado o trocano (ako).
Raramente € usado. Durante ritos como o da colheita do milho, é tocado
por longo tempo, com freqiiencia, por trés homens, de pé sobre o kena.
Dois deles usam bastOes grossos e€ o terceiro, duas varetas. Nas outras
ocasiOes recebe umas poucas batidas com um dnico bastdo: quando um
morador morre; quando ha preparativos para perseguir um bando de
porcos-queixadas. Na verdade, o trocano é um meio de comunicacio
com outras malocas (¢ ouvido de lugares que estdo a quatro horas de
viagem a pé); o que comunica sao coisas ja sabidas ou esperadas, mas
acontecimentos importantes para os moradores da maloca como um todo.
Ele pertence ao dominio do publico.

Fora d a maloca, os jiraus se caracterizam sobretudo como uma &rea
privada, fechados a chave mas que ocasionalmente, o dono do jirau os
cede como pousada a uma visita.

Os limites espaciais entre publico e privado parecem estar sujeitos a
variagOes didrias e sazonais. Ja dissemos que diariamente as mulheres avan-
¢am para as portas apds a saida dos homens, para realizar os trabalhos



Maloca Marubo 49

artesanais. A maloca inteira se torna um lugar de intimidade. No decorrer
do ano ha periodos em que a maloca estd mais vazia, pois os homens
acompanhados das mulheres ou nédo, se dirigem para trabalhar em suas’
“colocagbes”, seja nas ‘“‘estradas” de seringa ou no corte de madeira; a
area publica se retrai. J4 no tempo da colheita do milho, sobretudo quan-
do se realiza o rito que a ele ¢ associado, o grande quadrildtero interno
se torna mais publico, uma vez que é usado para evolucdes rituais. No
tempo da colheita da pupunha, quando malocas vizinhas sio convidadas
a participar do consumo da caicuma feita com esta fruta, as mulheres
da casa e as de fora cooperam no preparo da bebida, movimentando o
kaya naqui.

AS PORTAS

O corpo do xama em estado de possessdo, os Maribo o comparam
a uma maloca visitada e animada pelos espiritos. Estes entram no corpo
do xama pela boca, como se esta fosse a porta principal; a barriga do
xama ¢ o grande quadrilatero do centro da maloca; seu anus, por onde
os espiritos expulsam a sujeira (moléstias) do seu organismo, correspon-
de a porta dos fundos da maloca (ainda que o lixo também possa ser
retirado pela porta principal). As pernas do xama sao os pilares da ma-
loca. O corpo dos outros individuos, nao xamas, também pode ser com-
parado desse modo a maloca. Essa analogia € compativel com uma dis-
tincao entre uma entrada principal da maloca, mais puablica, aque-
la onde estdo os bancos paralelos e o trocano, e uma entrada
dos fundos, mais privada. Porém, certos elementos simbdlicos dao a am-
bas as portas um tratamento simétrico. Por exemplo, a parte flexivel
junto ao dintel € em ambas chamada de yotd shetd, em que shetd signi-
fica “dente”. Os caibros sobre os quais se assentam os dintéis, além do
nome vosecti and nechd, também se chamam, salvo engano na tltima si-
laba, romdshe, que é o nome que se dava aos bastonetes de concha de
caramujo que outrora se usavam nas asas do nariz *. Também as amarra-
¢coes com cipd em forma de losango se fazem tanto na parte da frente
quanto na dos fundos. A porta junto a qual ficam os bancos paralelos
também se distingue da outra, porque entre as palhas da cobertura que
estao acima e ao lado dela, sdo colocados ossos e cranios de animais ca-
cados, para mostrar aos visitantes a variedade dos animais apanhados, a far-
tura, a habilidade dos cacadores da maloca; embrulhos de folha ou panelas
que contém a terra do rastro, peles e excrementos de porco-queixadas, mis-
tura sobre a qual se entoou um céntico, para atrair esses animais; talos
de urtigas cultivadas (vakise) ou tocandiras presas entre fendas de palitos
(vuna tachotd ya) anteriormente usados para queimar ou picar os homens
antes de partirem para a cacada do rito da colheita do milho, evitando-

lhes 0 panema. Numa maloca vimos dependurados, em um fio que par-



50 Delvair Montagner Melatti e Julio Cezar Melatti

tia da porta principal para um dos repa, 226 frascos vazios de remédio
que haviam sido injetados nos indios pelos missiondrios durante um surto
de sarampo, para mostra-los ao principal funcionario da FUNAI na regido,
conforme a explicacao que nos foi dada. Ai também ficam o pote com
aiauasca (oni), os tubos de soprar rapé utilizados nas sessdes xamanisticas,
nos canticos de curar ou, apenas o0s segundos, nas conversas noturnas.
E, ainda, a espatula com secrecao de uma perereca verde (cdpo) usada
no tratamento de panema e para repelir a preguica € o desanimo.

Os animais abatidos pelos cacadores ja4 chegam a maloca com o ven-
tre aberto, as entranhas limpas e lavadas; mas nao raro os cestos de con-
feccao rdpida que os contém ficam algum tempo dependurados nos entalhes
das ombreiras das portas, enquanto aguardam serem retalhadas e cozidos.
Em outras palavras, o animal abatido faz uma parada na porta antes
de ser cozido, assim como alguns de seus restos nao consumidos (0s Os-

sos) param a porta antes de sairem.

O percurso dos animais abatidos na caga talvez possa ser comparado
com o do préprio ser humano em seu ciclo de vida. As criangas nascem
fora da maloca; mas os mortos, outrora, eram cremados dentro da maloca;
seus o0ssos eram triturados e ingeridos misturados com mingau; segundo
o missionario John Jansma, se o morto fosse uma pessoa boa, um pedaco
de seu peito, que acaso nao queimasse bem, era guardado em um pote,
dentro da casa, o que trazia efeitos benfazejos para os moradores da ma-
loca. Hoje, porém, os Maribo sepultam seus mortos bem longe da ma-
loca. O kaya chané do falecido, apds o enterro, ¢ inteiramente limpo e
seu chdo é encoberto com nova camada de terra, cuidadosamente batida,

bem como outras areas da maloca que mais freqiientava.

A oposicdo entre as portas, ora simétrica, ora ndo, parece se refletir
numa relacdo que supomos existir entre trocano (ako) e pildo (shasho),
como sugere o seguinte trecho de um de nossos didrios de campo:

“Hoje de manha, as mulheres pilavam bananas e milho no cocho.
Uma, préximo da porta dos fundos, ralava milho; a do meio pilava o
milho com uma pedra em forma de quadrildtero, batendo uma e outra
extremidade da pedra alternadamente; a terceira pilava banana com outra pe-
dra. O conjunto de sons assim produzido lembrava os sons tirados do
trocano (ako) pelos homens. Era como um ako sendo tocado um tanto
descompassadamente. As duas pedras produziam os sons parecidos com
os dois paus longos batidos por dois homens no trocano; o ralador lem-
brava, mais remotamente, o som das duas baquetas tocadas por um sO
homem. E curioso notar que o ralador é manejado rapidamente como as
baquetas, enquanto as pedras mais vagarosamente COmMoO OS dois longos



I
44444
el

Maloca Marubo 51

De fato, o trocano esta sempre junto a porta principal, enquanto o
pildo se encontra quase sempre nas imediagdes da porta dos fundos; o
trocano € manejado por homens, enquanto o pilao, por mulheres; o tro-
cano estd nitidamente associado ao dominio do publico, enquanto o pilao
nao chega a ser totalmente do dominio privado: podendo ser usado in-
distintamente e individualmente por qualquer mulher da casa, seu fun-
cionamento se intensifica quando a maloca convida outras para consumir
bebidas ou na realizacao de ritos, quando entdo € utilizado simultanea-
mente por cerca de trés mulheres.

TRANFORMACOES

Sem duavida esta descricao nao esgota o que ha a dizer sobre a maloca,
2 qual teremos necessariamente de fazer referéncia sempre que examinar-
mos qualquer dos outros aspectos da cultura Marabo, uma vez que ela esta
relacionada a maioria das acOes da vida cotidiana ou do cerimonial.

Um tema que certamente merece ser tratado em trabalhos futuros
siao as transformacdes da qual é um exemplo a atual forma que toma a
maloca Martdbo. Nao estamos nos referindo apenas a evolucao da ma-
loca através do tempo, ou estimulada pelo contato com os brancos, que
evidentemente ocorre, como atestam os depdsitos sobre pilotis que se dis-
poem em torno da edificacdo indigena mais tradicional e que atendem
hoje tanto a novas necessidades com as outras que eram anteriormente
satisfeitas pela prépria casa central. Também nao estamos alertando ape-
nas para aqueles casos, presentes sobretudo junto aos postos da FUNALI,
em que um ndmero razodvel de indios Martbo abandonou a construcao
indfgena, aderindo francamente as casas sobre pilotis, deixando, porém,
5 observacdo etnogrifica o apego a alguns elementos e disposicoes da-
guela. Estamos chamando a atencao também, e sobretudo, para o fato
de a maloca Maribo ser muito semelhante, mas nao igual, as de outros

srupos indigenas da regido, como os Mayortna € Os Matis.

De fato, as poucas informacoes contidas no texto e nos esquemas de
recente publicacdo sobre os indios da bacia do rio Javari®, nos mostram
que ha elementos comuns entre as malocas Martbo, Matis e Mayoruna:
todos os trés grupos as fazem alongadas, com poucas aberturas, com re-
cintos para as familias elementares marcados pelos pilares, com um }ugz}r
bem definido para cos bancos masculinos, guardando ossos de animais
junto as portas. A maloca tradicional Mavyor(ina se aproxima mais da
forma da Maribo, embora mais recentemente, dada a situacao de contato
interétnico, tenha sofrido reducdes quanto ao tamanho, ao m.’}mero de
unidades familiares que a ocupam e, conseqlientemente, a0 nimero de



<2 Delvair Montagner Melatti e Julio Cezar Melatti

moradores, além de um remanejamento espacial de suas subdivisdes inte-
riores. Ja a maloca Matis, nos faz imagini-la como se fosse o resultado
de uma prensagem sofrida pela maloca Maribo, de modo a aproximar
sua parte dianteira da traseira e fazendo-a alongar-se no sentido de sua
largura, rompendo seus lados em mais duas portas, bem como dividindo
em duas cada fileira de recintos destinados a familias elementares. Nesse
exercicio que lembra a topologia, o pesquisador devera estar atento, nio
tanto para os limites geométricos, mas para examinar até que ponto essas
“deformacdes” se podem realizar sem romper com a dimensao simbdlica-

cultural.

NOTAS

(1) — Os vocabulos Marubo sao aqui grafados conforme os critérios ado-
tados nas cartilhas elaboradas pela Missao Novas Tribos do Brasil. Cabe esclarecer
que o e representa a vogal central alta; o v, a fricativa bilabial sonora: o s corres-
ponde ao ss do portugués; o r, sempre ao r brando do portugués; o sh corresponde
ao nosso ch, mas com retroflexao. A nao ser que outra seja indicada por acento,
a silaba tOnica é sempre a primeira do vocabulo.

(2) — Medidas aproximadas, tomadas com passos.

(3) — Para uma descrigao dessa técnica, consultar “Ceramica Marubo” de
Delvair Montagner Melatti (Cultura, 25: 70-77. Brasilia; MEC, 1977).

(4) — Certas saliéncias que as vigas fazem .na face externa da cobertura

de palha sdao chamadas de kapé (jacaré) narechkika, semelhantes a saliéncias da
barriga do jacaré. Nao sabemos se tal analogia tem algo a ver com o mito de
Vimi Peya, que aprendeu a construir malocas com os moradores do fundo das
aguas, pois num dos epis6dios do mito, um deles é confundido com um jacaré.

(5) — Trata-se de Javari, volume coordenado e redigido por Julio Cezar
Melatti, o 5° da colecao Povos Indigenas do Brasil, sob a. coordenacdo geral de
Carlos Alberto Ricardo (Sao Paulo: CEDI, 1981). Consultar as p. 43-44, 72-74

e 88-89.



Pilares: A) kaya nati: B) txivi tava nati; C) repa nati; D) koiti. Tergas:
kané txipd. Cumeeira: J) make. Dintel e soleira:
poski; O) nasekti; P) teseke pavo;
chasho. A linha tracejada

1 — Estrutura de uma maloca Marubo.
E) piské; F) repa piské. Caibros: G) kaya kané; H) repa kand; 1)
K) vosekti. Caibros que tocam O dintel: L) vosekti ano nechd: M) aresho. Outros: N)
Q) milho estocado sobre o sheki paiti. Bancos paralelos: R) kend. Trocano: S) ako. Pildao: T)

indica onde a cobertura de palha toca ©O chao.



\\\
%
G \
&
® B % \
g \
P @ 3 % e
~ />
/ C |
o /
® 3 @ /
A /
/
/ B
B
/ ( 3 ’
B B B
® 8 ®
G
F
C o ?;:._ ! pd 3 q 5m
ESCALA
Figura 2 — Planta baixa de uma maloca Maribo. A) kaya naki (patio interno); B) kaya chane (cémodos das familias

elementares); C) repa; D) kend (bancos paralelos): E) ako (trocano); F) ekote (patio externo diante das portas); G)
txipd tava (péatio externo lateral); H) kend sheshd (espaco entre os bancos paralelos). Os circulos negros indicam Os pilares.



P e W~ . .. -t - ——— LR T S —

‘‘‘‘‘

- ——— i — — —— . — " —— e — . — . ———.. S——

- — T T S —— -

2 E
d pri = d
2
=
E
2
[ / 84 ’
2 \N\%
Escala
Figura 3 — A maloca de Paulo e seus anexos, proxima do posto missiondrio de Vida Nova, no inicio de 1975. A) porta

principal; B) porta dos fundos; C) depositos sobre pilotis (7apo); D) depdsito sobre pilotis incompletos; E) tapiris; F)

“curral” de jabotis; G) tapiri onde se preparava rapé; H) abrigo noturno para galinhas; I) pontos de partida de caminhos.
A linha tracejada indica a borda do cume da colina.




J..'li-.-J__
=1 imyh
- -

"

el

=0
-
N

3

.
IJ,
- -
‘I L
o
e
i
i
o
.

Fl

=

LA

=K
=

=[ _|I'

&

‘|— o,
.Ilql
1

- -I

o IS

1

S

== i

.I_I'- ]1

N '-.1:
.l..l'-
(4

=

=

o=

T

L
ot o, oy B

= | e T
i 1o -

--.-‘J'.'I'. - =
N .-i.lrl -
-

.-

Ca A |
P
T

=

PR

4

-l N ﬁ.- a
bl_l _.I-i' I..

m g O

%




IMIGRACAO, COLONIZACAO E IDENTIDADE ETNICA

(NOTAS SOBRE A EMERGENCIA DA ETNICIDADE EM GRUPOS DE ORI-
GEM EUROPEIA NO SUL DO BRASIL)

Giralda Seyferth

(Museu Nacional, Universidade Federal do Rio de Janeiro)

Nesta comunicacao sera feita uma breve andlise da identidade étnica ?
em trés diferentes grupos de imigrantes europeus, que se estabeleceram
no sul do Brasil desde meados do século XIX — italianos, almdes e polo-
neses. Apesar das diferencas Obvias entre estes grupos, o surgimento da
‘questao €tnica’”, para eles, se deu da mesma forma, numa situacdo
“classica” de minoria“. Outros pontos de convergéncia podem ser rela-
cionados, porém o fato mais importante é o de que compartilharam
uma identidade comum e diferenciadora frente a populacdao brasileira:
eram todos colonos estrangeiros, com tudo o que tal categoria significou
em termos do governo brasileiro e da politica de colonizacgao.

Durante a segunda metade do século XIX, as provincias do Rio
Grande do Sul e Santa Catarina e, posteriormente, do Parana, promo-
veram a coloniza¢ao de parte do seu territério com imigrantes de origem
europ€ia. Se em Sao Paulo a imigracao visava principalmente a obtencao
de trabalhadores para as fazendas de café ®, no sul, o sistema de coloni-
zacao foi bastante diverso e tinha outras finalidades: o povoamento e ©
estabelecimento de pequenos agricultores que desenvolvessem a producao

de alimentos basicos.

Os imigrantes europeus, especialmente os de origem alema, foram
localizados em dareas despovoadas, quase sempre vales de rios como 0O

Revista de Antropologia, (29), 1986.



58 Giralda Seyferth

Sinos, Jacui e Taquari, no Rio Grande do Sul, e Itajai, em Santa Catarina,
numa faixa do territério que ia do litoral até o planalto. Nas ‘“‘areas
coloniais” * adquiriram lotes de terras, cuja superficie variava entre 20
a 50 hectares, com a finalidade de cultiva-los num regime de policultura e
trabalho familiar. A colonizacao italiana, embora iniciada mais tarde (apds
1875), se processou da mesma maneira. Ambas tiveram um elemento
comum: os imigrantes dessas nacionalidades constituiram colonias homogeé-
neas, onde o elemento brasileiro era minoria ou simplesmente nao existia.
O mesmo pode ser dito dos poloneses, que chegaram em menor numero
que alemdes e italianos, e foram instalados ou em nicleos homogéneos
(como algumas coldnias do Parand) ou em colOonias mistas, ja ocupadas
por outras etnias europ€ias.

As chamadas ‘coldnias” alemas, italianas e polonesas ficaram iso-
ladas por um periodo relativamente longo, formando, em muitos casos,
ntcleos coloniais etnicamente homogéneos, com uma introducao posterior
de imigrantes de outras origens, mas sempre em numero menor.

A situacdo juridica desses imgrantes era assinalada pela categoria
“colono estrangeiro’”, como mencionei antes. Ou seja, estavam subordi-
nados diretamente as autoridades da colOnia, quase sempre um diretor e
seus auxiliares administrativos, quer fossem colOnias particulares ou go-
vernamentais. A cidadania podia ser obtida pela naturalizacao — a nao
ser os filhos de colonos nascidos no Brasil, que na concepcao do jus
soli, eram brasileiros. A naturalizacao, porém, por razdes principalmente
burocraticas, estava longe do alcance desses pequenos agricultores. Por
outro lado, as ‘““4reas de colonizacdo” nao tinham autonomia politica e
administrativa, sé conseguida, em muitos casos, duas ou mais décadas
apés a implantacdo das colOnias.

Um outro problema comum ainda pode ser levantado e tem muita
importancia para a questdao étnica. As colOnias “estrangeiras” tomaram
para si a tarefa de construir suas escolas, hospitais, igrejas, contratar
professores e médicos, providenciar padres e pastores da mesma origem
dos colonos, seja por falta de recursos ou mesmo por descaso dos gover-
nos provinciais, que pouco se preocuparam com suas obrigacdes a esse
nivel. Em algumas coldnias oficiais até o diretor era, muitas vezes, um
estrangeiro. Essa situacao de isolamento, mesmoO no que diz respeito as
obrigacdes mais clementares do Estado, perdurou até o final do século
XIX, mais precisamente, até a implantacao da Reptiblica. O interesse
pela imigracdo européia aumentou consideravelmente com a abolicao e
com a mudanca do regime politico. Mas, a0 mesmo tempo, O governo,
os intelectuais e os politicos alertavam para os perigos da colonizacao
em nicleos homogéneos como os do sul do pais. Ha uma mudanca na
legislacdo imigratéria (ou melhor, varias mudancas, pois as leis sobre



Migragdo e indentidade étnica 59

tal assunto foram muitas) e as colOnias “estrangeiras’” passaram a receber

nao sO imigrantes de origens diversas mas também elementos nacionais.
Procurava-se sanar os erros da colonizacao do periodo imperial, inclusive
a questao da educacdo primadria, deixada nas maos dos proprios colonos.

Além da nova postura governamental, os ntcleos coloniais mais an-
tigos ja haviam obtido sua independéncia administrativa, politica e juridica
(isto €, transformaram-se em municipios e comarcas), € alguns deles se
encontravam em rapido processo de urbanizacio e de desenvolvimento in-
dustrial. A consequéncia mais significativa do desenvolvimento econd-
* mico das antigas col6nias, em termos étnicos, foi a quebra do isolamento.
A oferta de mao-de-obra atraiu ndo sé camponeses de origem européia,
mas também um contingente razodvel de brasileiros. E neste contexto
urbano que tém lugar as relacdes interétnicas e emergem as etnicidades.

Nos trés casos abordados nesta comunicacdo, as identidades étnicas,
embasadas pelas idéias de ‘“‘germanidade”, “italianidade” e “polonidade”,
aparecem no confronto entre imigrantes (e seus descendentes) e a popu-
lacao dita luso-brasileira, num momento em que uma nova legislacao
imigratdria entra em vigor, modificando a composicdo étnica das coldnias,
€ em que o governo (uma entidade até entdo ausente ou distante) passa

a Interferir diretamente sobre as instituicdes comunitdrias e a cultura
¢tnica dos colonos.

Dois outros fatos devem ser retomados aqui. Em primeiro lugar,
d cmancipagao politica das colonias taz com que 0s ‘‘notavels’” das co-

munidades (geralmente intelectuais, jornalistas, além de comerciantes e
Industrials mais prosperos) ingressem na politica inicialmente a nivel das

preteituras, depois participando também das assembléias legislativas esta-
duais; alguns poucos representantes dos colonos chegam ao Congresso
Nacional antes do final do século XIX. A participagao no jogo politico
faz vir a tona a questao da cidadania, como mostrarei mais adiante. Em
segundo lugar, a opcdao governamental pela colonizacdo com elementos
europeus €, em parte, conseqii€ncia das preocupacdes com a composicao
da populacao brasileira e o desenvolvimento do pais como nacao (ociden-

lal) branca, voltada para a Europa. A chamada ‘‘tese do branqueamento”
— concebida dentro dos moldes de uma ‘“‘democracia racial” — sé tem

sentido se for acompanhada de uma politica imigratéria que privilegie
a imigracao européia. Nao pretendo fazer uma andlise do ‘““branqueamento”
enquanto ideologia e aspiracao de parte da elite republicana do inicio
do século. Para os propositos desta andlise, basta assinalar que a meta
a ser atingida — um Brasil com populacdo predominantemente branca
— Implicava a miscigena¢ao e a assimilacdo dos imigrantes europeus.



60 Giralda Seyferth

Mas, de fato, as reinvindicac¢oes de cidadania e as afirmacoes de {ideli-
dade a patria brasileira, nao incluiam tal possibilidade.

O aumento do fluxo imigratdrio (nos trés casos assinalados, princi-
palmente dos tialianos) ocorre na mesma €poca em que estdo sendo dis-
cutidas, no plano da ciéncia das ragas, as teorias sobre o branqueamento.
A constancia da imigragao também permite aos colonos manter um elo
de ligacao com a patria de origem € uma renovacao, ou melhor, reafir-
macao continua dos valores €tnicos.

Os tatos, entao, sao simples. De um lado, a etnicidade emerge em
funcao do contato interé€tnico e recebe o reforco de novos imigrantes,

muitos deles de origem urbana ou intelectuais que, em certos casos, assu-
miram posigao de lideranca nas comunidades, com papel relevante na

divulgacao e preservacao da cultura étnica. Por outro lado, o governo
brasileiro assume uma postura assimilacionista — se nao ao nivel da
pratica, mas pelo menos como ideologia — que entra em choque com os
valores nacionais preservados pelos imigrantes e seus descendentes. Na
verdade, esses ideais assimilacionistas do governo brasileiro s6 vao ser
postos em pratica na década de 1930, mais especificamente, sob o Estado
Novo, na chamada “campanha de nacionaliza¢ao™.

O que pretendo assinalar € que nesse contexto em que a elite bra-
sileira discute o “branqueamento” e o futuro do Brasil como nagao oci-
dental e branca, em que o fluxo de imigrantes aumenta progressivamente
até o final dos anos vinte e o universo restrito das colonias se abre para
o mundo luso-brasileiro, surgem as manifestacoes de ordem étnica, enfim
se constituem as identidades étnicas, alimentadas por ideologias “‘nacio-

nalistas” veiculadas através das publicacdes e instituicdes “‘comunitarias™
mais diversas.

Realmente, é no final do século XIX que algumas institui¢oes comu-
nitirias aparecem como divulgadoras dos valores supostamente nacionais
(ou de origem) dos imigrantes/colonos. A lingua e a cultura — elementos
importantes da sua identificacio como ‘‘italianos”. ‘““alemaes” e “polo-
neses” — seriam “perpetuadas” através da escola, da igreja, do lar, com
isso preservando uma identidade étnica e uma vinculacdo com o pais de
origem. Os jornais e outros tipos de publicacdo em lingua italiana, alema
e polonesa também tiveram o seu papel, embora, em termos de intensi-
dade, a imprensa teuto-brasileira fosse muito mais atuante € enfatica na

sua “defesa da germanidade”. E é apenas aqui que reside a diferenca
entre os trés casos: na maior intensidade de um ou outro veiculo na ma-

nutencao das respectivas etnicidades.



Migracao e indentidade étnica 61

Tanto o ensino primario como o estabelecimento das igrejas ficou,
inicialmente, por conta dos préprios colonos, quando muito recebendo
algum auxilio financeiro da administracdo colonial, destinado ao paga-
mento de professores ou a manutencdo dos sacerdotes. Estes wltimos,
alids, costumavam desempenhar os dois papéis. Os professores ou eram
eles proprios, os colonos, ou vinham da Europa contratados para esta
finalidade — e ensinavam nas respectivas linguas de origem. Inicialmente
eram escolas das comunidades, construidas e mantidas pelos colonos; por-
tanto, tinham carater de ‘“‘escolas particulares’”, embora sem fins lucra-
tivos. No caso das escolas teuto-brasileiras, por exemplo, até os livros
escolares eram enviados, com poucas excecoes, da Alemanha. Ou, no
minimo, subvencionados por aquele pais. As igrejas seguiram o mesmo
caminho: no inicio, as comunidades construiam suas capelas e os padres
vinham da Europa, quase sempre passando por cima das autoridades
eclesiasticas brasileiras. fato que em certos momentos causou alguns con-
flitos ®. As escolas particulares, num segundo momento, passaram a ficar
vinculadas a igreja, tanto ao que se refere aos catdlicos como no caso
dos protestantes alemaes. A ““funcao” étnica tanto das escolas como da
igreja € socializar a crianca na sua lingua materna, e com isso dar a ela
a marca diferenciadora mais importante; junto com a familia somam es-
forcos para assegurar o uso cotidiano da lingua de origem, elemento fun-
damental da identidade étnica naquele momento. A posterior introducao
da escola publica nao mudou radicalmente o quadro. A manutencao da
l[ingua materna continuou sendo fundamental como elemento de identi-
ficacao do grupo étnico e teve como efeito apenas a introducao do por-
tugués como segunda lingua dos colonos. A escola publica, na verdade,
vai concorrer com as escolas particulares, que sO desaparecem da vida
comunitidria com a nacionalizacdo do ensino a partir de 1937. A expres-
sividade da escola como mantenedora da etnicidade pode ser avaliada
pela reacdao as medidas ‘“‘nacionalizadoras” (que resultaram, na maioria
dos casos, no fechamento puro e simples dos estabelecimentos de ensino).
Principalmente no caso dos alemaes ¢ poloneses, durante algum tempo
sa escolas particulares continuaram ensinando no idioma de origem, clan-
destinamente. No caso das escolas teuto-brasileiras, a proibicao do en-
sino em lingua alema foi considerada um profundo golpe e uma ameaca

ao futuro da germanidade (Deutschtum).

A associacdo entre igreja e escola como suportes da ““consciéncia
étnica” foi forte nos trés casos. A escola, seja “‘alema”, “italiana™ ou
“nolonesa’’, tem como papel a transmissao da lingua materna e da’cul-
tura de origem, enquanto que a igreja compete a transmissao da Fe —
que também aparece como marca diferenciadora, ou de contraste, entre
estas etnias e os brasileiros. Fé que é expressa na lingua materna.



62 Giralda Seyferth

Thales de Azevedo, por exemplo, mostra que a religido catdlica
funcionou como catalizadora da ifalianitd na medida em que os colonos

italianos confundiam a fé catdlica com a consciéncia nacional (Azevedo,
1982, p. 230). O papel do padre como veiculador da italianitd, portanto,
como “civilizador”, ¢ importante uma vez que a religiosidade, tanto quanto
a lingua italiana, servem como base para a manutencao dos valores étnicos.

Os padres, alids, tinham um duplo papel: eram sacerdotes e também profes-
SOres.

A associacao entre {€ e etnicidade ¢, talvez, mais forte no caso dos
poloneses, como mostra o depoimento citado em Wachowicz (1981, p.
104): ““Se o problema chegar tao longe que sob hipdtese alguma ndo nos
enviarem sacerdotes, seremos obrigados a formar o cisma, isto é, nao para
nos separar da igreja catdlica, mas somente para manter o povo na fé
e nao permitir que ele se desnacionalize”. Este depoimento se refere ao
contlito entre a igreja brasileira e os padres poloneses, quando a primeira
tentou impor padres brasileiros nas coldnias. A reacdo da imprensa em
lingua polonesa de Curitiba foi grande e chegou a ser proposto um slogan
que dizia: “Para o povo polonés um bispo polonés”. A fé, entdo, apa-
rece como um critério para diferenciar o polonés enquanto grupo étnico
(sendo significativo o uso do termo “povo polonés”) — a fé associada a
uma lingua e a uma cultura polonesa, resultado da ‘“‘alianca ocorrida na
Poldnia, entre a religiao e a polonidade” (Cf. Wachowicz, 1981, p. 95).
A igreja teve papel preponderante na manutencao da ‘“‘polonidade”, com
o clero de origem polonesa incentivando a homogeneidade €tnica das
colonias e o uso cotidiano da lingua polonesa. Embora o papel do padre
nas colOnias, constituidas por imigrantes poloneses no Brasil, tenha me-
nos relevancia do que nas aldeias da Poldnia, sua atuacao enquanto agen-
te da polonidade ndo pode ser minimizada. No final do século XIX, o
jornal a Gazeta Polska, de Curitiba, defende o direito dos poloneses de
terem seus préprios padres, no momento em que o clero brasileiro procura
interferir nas pardquias, tentando nacionalizar os padres, recrutando filhos
de colonos para estudar em semindrios brasileiros, com a funcao especi-
fica de substituir gradativamente os padres que vinham da Polonia. De
qualquer maneira, o padre teve papel de lideranca nas colonias, ja que
era visto como ‘“lider natural e essencial” na preservacdo da lingua po-
lonesa e da polonidade vinculada a fé catdlica.

No caso dos imigrantes de origem alema, também € estabelecida
uma relacdo entre escola, igreja e lingua alema. Tanto o ensino como
os oficios religiosos eram realizados em lingua alema. A ligacdo entre
os valores étnicos e religiosos é particularmente forte no caso da igreja
evangélica (luterana), na qual a germanidade e o evangelho se unem
para reafirmar a “indole alema” da congregagdo. Manter a fé e a nacio-
nalidade alemd também era o propédsito da comunidade catdlica ®.



Migracao e indentidade étnica 63

Padres e pastores, assim, incentivaram a conservacdo da lingua e a
endogamia como forma de preservacao da fé e religiosidade dos colonos.
A religiosidade, nos trés casos, foi transformada em simbolo de identifi-
cacdo que diferencia estes descendentes de imigrantes europeus dos bra-
sileiros. No caso teuto-brasileiro, por exemplo, “a assimilacdo era conside-
rada uma ameaca a devo¢dao” como pode ser mostrado a partir de um
depoimento como este: “Aqui... metade da populacio é de badenses

sao camponeses e gostam de religido. Em Baden, na Alemanha, os
camponeses eram muito religiosos e trouxeram isto para aqui. Os que
mais sentiram falta de missa no comeco eram os badenses; sdo gente

muito fervorosa... ja os brasileiros ndo sao muito de religido... E re-
ligioso quem vai a missa € nao ao botequim”.

A lingua materna e a religiosidade servem para assinalar o limite
entre estes grupos de imigrantes e a populacao brasileira. As identidades
contrastivas (Cf. Oliveira, 1976 Cap. 1) sa marcadas por estes dois com-
ponentes — ¢ e lingua materna — que tém funcdo importante na pre-
servacao da cultura dos grupos aqui focalizados. Mas se a escola e a
igreja sao atribuidos papé€is relevantes no sentido da manutencdo e pre-
servacao da etnicidade, outras instituicOoes comunitarias também foram
importantes para a organizacao desses grupos étnicos no Brasil. E o caso
das associacOes recreativas, culturais, beneficientes, etc., que foram sendo
constituidas nas colonias e, ao lado dos seus objetivos sociais mais Obvios
(lazer, assisténcia mutua, etc.) tinham como tarefa principal a atualizacao
da identidade étnica. Entre os descendentes de italianos foram comuns
as associacoes religiosas, de auxilio mutuo e profissional. Os estatutos
dessas sociedades as consagram ‘“‘como Orgaos catalizadores da solidariedade
entre os colonos e de sustentacdao da italianitd” (Azevedo, 1982, p. 234).
Os sécios e diretores sempre sao italianos ou seus descendentes. A li-
gacao com a terra natal, assinala Azevedo, € reforcada porque estas asso-
ciacoes celebram as datas nacionais italianas, promovem movimentos de
apoio financeiro com finalidades patriGticas, exaltam os herdis nacionais
italianos, etc., como coisas relevantes da italianidade.

Entre os poloneses foram importante as sociedades recreativas inter-
ligadas com a escola, as sociedades de atiradores e de agricultora. So-
freram bastante a interferéncia dos padres, que monopolizavam a poloni-
dade em torno da fé catélica, mas com o tempo as associacdes culturais,
esportivas e profissionais se libertaram da tutela da igreja e, como leigas,
tiveram seu papel no sentido de dar coesdao ao grupo é€tnico a partir
dos seus interesses mais imediatos. Wachowicz (1981) assinala que a
diminuicdo da autoridade dos padres e a criacdo das associacOes COITes-
ponde ao processo de reinstalacio do Estado Polonés. Ao que parece,
a emergéncia da Polonia como pais independente tem importancia Cru-



64 Giralda Seyferth

cial em termos da identidade étnica do polonés no Brasil, embora no
momento nao possua dados suficientes para confirmar isso.

Mas € entre os colonos de origem alema que a condicao étnica é
mais marcada pelas associacdes: a germanidade (Detschtuin) expressada
através da atuacao das sociedades de tiro, gindstica, canto, culturais (que
incluiam grupos de teatro, pequenas bandas e orquestras, etc) e agricolas .
O objetivo expresso nas publicacOes escritas dessas associacdes era trans-
mitir a populagao de origem alema, a cultura, a lingua e o espirito esSpor-
tivo e associativo dos alemaes. As sociedades de caca e tiro (Schutzen-
vereine) sao exemplares em termos do seu papel “germanizador”’. Foram
e ainda sao numerosas nas areas colonizadas por alemdes. Da mesma
forma, destacaram-se as Gesangvereine, com o objetivo de divulgar o Lied
e assim manter a populacao em contato com a ‘“‘forma maior da arte
na pratica da ginéstica, com o objetivo de manter “a forca alema”. A ati-
alema, o canto”’, e as Turnvereine, sociedades esportivas fundamentadas
vidade era considerada prépria da (Volks) Gemeinschaft, isto é, da co-
munidade étnica, e estimulava a afirmacao de valores culturais e sociais
proprias da “Kultur” alema e da Alemanha enquanto “patria de ori-

gem’” °

No entanto, a maior relevancia em termos da elaboracao de uma
ideologia étnica, principalmente no caso dos teuto-brasileiros, coube a
imprensa e ao conjunto de publicacdes em lingua alemda no Brasil. In-
cluem-se ai jornais (quase sempre semanarios), compéndios escolares edi-
tados pela Deutsche Schulverein, almanaques os mais diversos (desde os
editados pela igreja até os particulares), folhetos e outras publicacoes
comemorativas de festividades das associacoes, igrejas, escolas, além de
romances € poesias, livros de memodrias € outros escritos que, no conjunto,
formavam uma “literatura teuto-brasileira” (Seyferth, 1982, Cap. 2 e 3).
Todas essas publicacdes, em maior ou menor grau, se posicionaram, ideo-
logicamente, como porta-vozes da germanidade.

Embora a imprensa em lingua italiana e polonesa nao tivesse alcan-
cado a mesma expressividade da teuto-brasileira, foi igualmente importante
como divulgadora da ideologia étnica. Isto aponta para a importancia dos
jornalistas, editores de almanaques e outras publicacdes como “‘empresarios
étnicos” (Cf. Aronson, 1976) quase sempre com papel de destaque nas
comunidades, inclusive no plano politico. O periodo em que esta im-
prensa mais atuou ia do final do século XIX até o inicico da segunda guerra
mundial, quando o governo brasileiro proibiu as publicacoes em lingua
estrangeira editadas no pais. A extincao da imprensa coincidiu com 4
proibicio do ensino em lingua estrangeira, isto €, com o fechamento dcas
escolas particulares que possuiam esta caracteristica.

O desempenho das escolas comunitarias, da imprensa, da igreja e das
associagOes estd ligado a preservacao do grupo ¢€tnico. A identidade étni-



Migragao ¢ indentidade étnica 635

ca foi formalizada a partir de critérios positivos de pertencimento a um
grupo €tnico, marcada, pois, pela etnicidade. A “lingua materna”, a
“cultura de origem”, a “nacionalidade” concebida pelo direito de sangue,
a filiacao a instituicOes comunitarias, a “fé” e a ‘‘religiosidade”, sao os
simbolos de identificacdo manipulados para assinalar as diferencas entre
imigrantes de varias procedéncias e a populacdo luso-brasileira. Outros
critérios podem ser usados quando estdo em jogo as diferencas entre
varios grupos de imigrantes, € nao apenas a cristalizacao do contraste
com os brasileiros ®. Ideologias de superioridade racial sao também acio-
nadas como meio de diferenciacdo, em particular no caso dos teuto-bra-
sileiros, tanto no confronto com brasileiros como com outros grupos de
origem europé€ia.

Um fato que chama a atencao nos trés casos: a elaboracao das iden-
tidades étnicas € marcada, de forma quase absoluta, por valores nacionais,
quando as identidades regionais sao fortes na Alemanha e na Itélia, e a
Pol6nia nao existia como entidade politica no periodo em que houve a
imigracao de poloneses para o Brasil . Os autores que tratam da imigragao
alema e italiana fazem referéncias as identidades contrastivas baseadas
no regionalismo, principalmente ao uso de dialetos e as rivalidades entre
italianos do norte e do sul, entre os que habitavam as areas dominadas
pela Austria e os demais italianos; entre badenses, pomeranianos, alsa-
cianos, saxoes, etc. No entanto, as diferencas regionais praticamente de-
sapareceram no contexto em que todos passam a condicao de colonos
estrangeiros no Brasil, mesmo que certos dialetos e costumes regionais
possam ter prevalecido em um ou outro ntcleo colonial. Na verdade, o
regionalismo perde sua importdncia como critério de definicdo dos grupos
étnicos, na medida em que as identidades foram construidas em oposicao
aos brasileiros, numa situacdo de mudanca social marcada pela urbani-
zacdo e industrializacdo das antigas coldonias. Na Brasil nao existem ve-
netos, trentinos, lombardos, sicilianos, alsacianos, austriacos, badenses —

mas apenas italianos ¢ alemaes.

A afirmacdo da etnicidade também ocorre num outro plano: o da
reinvindicacio da cidadania. Apesar do ethos italiano, alemdo e poloncs
marcar as identidades. todos se assumem também como brasileiros. Isto €,
assumem uma dupla identificacio como cidadaos brasileiros de pleno di-
reito e ao mesmo tempo diferentes dos outros brasileiros por terem um
ethos especifico Nido se trata apenas de uma diferenciacao étnica com
base em tracos como lingua e cultura comuns; as identidades sao marcadas
pelo comportamento do individuo dentro e fora do grupo étnico, um com-

portamento determinado por sua heranga nacional.

A idéia de um ethos préprio a cada etnia faz com que outros critcrios
de identificacdo sejam acionados, sempre tendo como paradigma O ,br.a-
sileiro” (que, dependendo das circunstancias pode ser negro, luso, indio



56 Giralda Seyferth

ou simplesmente caboclo). Um exemplo bastante significativo é a con-
denagao dos casamentos com brasileiros. A justificativa para a endogamia
quase sempre tem como fundamento a ma fama dos brasileiros como tra-
balhadores. Possivelmente esta concepcao esta ligada a um ethos campo-
nés que valoriza o trabalho da familia como um todo, o que ¢ tomado
como modelo de uma concepgdao étnica do trabalho. A dedicacdo ao
trabalho seria decorrente da germanidade, da italianidade, da polonidade .
Para os italianos, por exemplo, a italianitd se caracteriza pela preservacio
da tradicao, mas também pelo espirito de empreendimento e poupanca,
pelo trabalho duro (Cf. Azevedo, 1982, p. 268-70). Da mesma forma, a
germanidade € ao mesmo tempo causa e conseqiiéncia da capacidade de
trabalho e eficiéncia dos alemaes, traduzidos pelo termo Tuchtigkeit (CA.
Seylerth, 1982, pp. 17-26). Entre os poloneses também existe uma valo-
rizacao do trabalho, principalmente a sua condicdo como produtores de
alimentos — “‘aqueles que transformaram as massas do Parand em campos

cultivados™.

A representacao da etnicidade com base num ethos do trabalho per-
mite entender melhor a questao da cidadania e a forma como a categoria
““colono” marca a identidade étnica, mesmo num contexto urbano. O
que estd em jogo aqui € o colono concebido como pioneiro e civilizador
— aquele que transtormou as florestas do sul do Brasil em “ilhas” de
civilizacao. Colonos que querem ser cidadaos: como imigrantes, entraram
no Brasil para ficar. Ou, como dizem os descendentes dos alemaes, “cons-
truir uma nova patria”. Camponeses ou nao, aqueles que entraram nas
colonias adquiriram seu lote de terras e se tornaram colonos. Antes da
urbanizacao e do desenvolvimento econOmico todos eram agricultores,
com poucas excecOes (professores, padres, alguns artesaos, administrado-
res e vendeiros). A idéia do pioneirismo emerge na ideologia €tnica tendo
como modelo um dos mitos da histéria do Brasil — o bandeirante pau-
lista. Muitos dos descendentes de alemaes, italianos e poloneses classifi-
cam seus avés como “os bandeirantes do sul”, aqueles colonos que, com
seu trabalho e sem auxilio, implantaram uma civilizacao onde s0 havia bar-
barie. Esse tipo de avaliagao aparece nao sé em entrevistas por mim rea-
lizadas no Vale do Itajai, uma 4rea que recebeu imigrantes das trés
origens citadas, como também pode ser encontrada nos jornais e outras
publicagbes que circulavam nas colbnias antes dos anos quarenta.

Ao brasileiro (caboclo) “preguicoso” se opde o colono “trabalhador”,
possuidor de uma disciplina e de uma capacidade propria da sua etnia.
Portanto, a capacidade de trabalho dos colonos € dada por sua heranca
étnica. Um italiano, por exemplo, pode ser identificado por sua lingua
materna, como por sua dedicacdo ao trabalho, ou por nada desperdigar.
Trabalho, traduzido aqui pelo trabalho familiar camponés, ou seja, aque-
le realizado por toda a familia na sua propriedade colonial. Alguns dos



Migracao e indentidade étnica 67

esteredtipos mais comuns sobre o brasileiro tem como base essa questdio
do trabalho. A mulher brasileira quase sempre € vista como alguém que
nao trabalha, que nao cumpre bem sequer suas obrigacoes como dona
de casa. Numa sociedade camponesa, onde o trabalho familiar € essencial
a sobrevivéncia, € inconcebivel uma mulher que nao participa das ativi-
dades agricolas. O esteredtipo afirma que mulher brasileira nao trabalha
na terra. E o quanto basta. A forca deste esteredtipo, por exemplo, di-
minui 0 nimero de casamentos interétnicos, especialmente de homens de
origem alema e italiana com mulheres brasileiras. Outro estereotipo co-
mum é o do brasileiro preguicoso, cachaceiro e ocioso. Por tras das
afirmacoes estereotipadas sobre os brasileiros estd a idealizagao dos co-
lonos como aqueles que trouxeram O progresso € a civilizacao; um pro-
gresso que vai ser <ns1:XMLFault xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat"><ns1:faultstring xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat">java.lang.OutOfMemoryError: Java heap space</ns1:faultstring></ns1:XMLFault>